

## فہرست

|    |                                                                                  |    |
|----|----------------------------------------------------------------------------------|----|
| ۱۳ | پہلی مجلس                                                                        | ۱  |
| ۱۳ | اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ کی محبت کو تمام محبتوں پر غالب کر لیں!              | ۲  |
| ۱۳ | اللہ تعالیٰ سے محبت کا مفہوم!                                                    | ۳  |
| ۱۳ | آپ ﷺ کی محبت ایمان کا حصہ ہے!                                                    | ۴  |
| ۱۵ | محبت عارضی اور محبت حقیقی میں فرق!                                               | ۵  |
| ۱۵ | ایک حبیب رسول ﷺ کا عشق رسول ﷺ!                                                   | ۶  |
| ۱۶ | حضور ﷺ کے باقی محبت پیدا کرنے کے اسباب!                                          | ۷  |
| ۱۷ | حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم العالیہ کے سفر عمرہ کا ایک دلچسپ اور سبق آموز واقعہ! | ۸  |
| ۱۷ | آثارِ رسول ﷺ سے متعلق سعودی حکومت کی نامناسب پالیسی!                             | ۹  |
| ۱۹ | عقیدہ اور عقیدت دونوں درست رکھیں!                                                | ۱۰ |
| ۲۵ | مبارک اور مبارک کا فرق یاد رکھیں!                                                | ۱۱ |
| ۲۶ | دوسری مجلس                                                                       | ۱۲ |
| ۲۶ | دوامِ عمل کی برکتیں!                                                             | ۱۳ |
| ۲۷ | آپ ﷺ کی بعض اعمال پر مدامت نہ فرمانے کی حکمت!                                    | ۱۴ |
| ۲۷ | اطیفہ: ”سونے والوں کے نزکتے ہوتے ہیں!“                                           | ۱۵ |
| ۲۸ | دوامِ عمل سے نتائج برآمد ہوتے ہیں!                                               | ۱۶ |
| ۲۹ | دوامِ عمل سے استقامت نصیب ہوتی ہے!                                               | ۱۷ |
| ۲۹ | دوامِ عمل کے فائدے کی دو حصی مثالیں!                                             | ۱۸ |
| ۳۰ | ایک عام غلط فہمی کا ازالہ!                                                       | ۱۹ |

|    |                                                                  |    |
|----|------------------------------------------------------------------|----|
| ۳۱ | دوام عمل غیر محسوس طور پر پراز کرتا ہے!                          | ۲۰ |
| ۳۱ | دوام عمل کو حاصل کرنے کا طریقہ!                                  | ۲۱ |
| ۳۱ | ایک پیشوں کھاوت کا قصہ!                                          | ۲۲ |
| ۳۳ | <b>تیسرا مجلس</b>                                                | ۲۳ |
| ۳۳ | ”خوف“ انسان کے لیے مفید ہے!                                      | ۲۴ |
| ۳۳ | وہ خوف مفید ہے جو اعتماد کے درجے کا ہو!                          | ۲۵ |
| ۳۳ | ٹھنڈن اور ڈپریشن کی حقیقت اور اس کا آسان ترین علاج!              | ۲۶ |
| ۳۵ | غیر ضروری خوف کے نقصان دہ ہونے کی ایک فرنxi مثال سے دلچسپ وضاحت! | ۲۷ |
| ۳۶ | خوف زائل کرنے کا طریقہ!                                          | ۲۸ |
| ۳۷ | <b>چوتھی مجلس</b>                                                | ۲۹ |
| ۳۷ | بد زبانی اور بد گمانی سے بچے!                                    | ۳۰ |
| ۳۹ | لقمان حکیم کا ایک واقعہ!                                         | ۳۱ |
| ۴۰ | طعنہ کبھی بھی نہیں دینا چاہیے!                                   | ۳۲ |
| ۴۱ | ہمیشہ بات کرنے سے پہلے سوچا کریں!                                | ۳۳ |
| ۴۲ | واقع!                                                            | ۳۴ |
| ۴۳ | <b>پانچویں مجلس</b>                                              | ۳۵ |
| ۴۴ | انسانی روح کی حقیقت!                                             | ۳۶ |
| ۴۴ | انسان روح اور نفس سے مرکب ہے!                                    | ۳۷ |
| ۴۴ | ”ہمارا قوم مذکور ہے“، والا لطیفہ!                                | ۳۸ |
| ۴۶ | ڈارون کا ”نظریہ ارتقاء“ غلط ہے!                                  | ۳۹ |

|    |                                                                                                |    |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ۳۸ | مجنون اور اس کی اونٹنی کی آنکھ چھوٹی کا ایک دلچسپ اور سبق آموز واقع!                           | ۳۰ |
| ۵۰ | <b>چھٹی مجلس</b>                                                                               | ۳۱ |
| ۵۰ | ہمیشہ طالب بن کر رہیں، کامل نہ بینیں!                                                          | ۳۲ |
| ۵۰ | اللہ تعالیٰ طلب والوں کو دیتے ہیں!                                                             | ۳۳ |
| ۵۲ | حق تک پہنچنے کے لئے دو چیزیں ضروری ہیں!                                                        | ۳۴ |
| ۵۳ | واقع!                                                                                          | ۳۵ |
| ۵۳ | واقع!                                                                                          | ۳۶ |
| ۵۵ | <b>ساتویں مجلس</b>                                                                             | ۳۷ |
| ۵۵ | دل کی آنکھ مجاہد سے کھلے گی!                                                                   | ۳۸ |
| ۵۵ | آنکھیں اللہ تعالیٰ کو نہیں پا سکتیں!                                                           | ۳۹ |
| ۵۶ | ایک عاشق اور ایک گھر کی گنگلو!                                                                 | ۴۰ |
| ۵۸ | <b>آٹھویں مجلس</b>                                                                             | ۴۱ |
| ۵۸ | حضرت نوح علیہ السلام سے متعلق مشہور ایک غلط اور جج بنا دو واقع!                                | ۴۲ |
| ۵۸ | انبیاء کرام علیہم السلام کی مرضی اللہ کی مرضی میں فنا ہوتی ہے!                                 | ۴۳ |
| ۶۱ | حضرت ابراہیم علیہ السلام کا فنا فی اللہ ہونا دیکھئے!                                           | ۴۴ |
| ۶۳ | حضرت سیدنا نوح علیہ السلام سے متعلق مشہور اس من گھڑت واقعہ کے غلط ہونے کی نقل اور عقلی وجوہات! | ۴۵ |
| ۶۶ | <b>نویں مجلس</b>                                                                               | ۴۶ |
| ۶۶ | ہمیشہ ثابت اور تعمیری سوچ رکھا کریں!                                                           | ۴۷ |
| ۶۶ | سوچ کے اعتبار سے لوگ دو طرح کے ہیں!                                                            | ۴۸ |

|    |                                                                                      |    |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ۵۹ | ہمارے اکابر میں سے ایک بزرگ کی پیماری کا ایک سبق آموز واقعہ!                         | ۲۶ |
| ۶۰ | پیغمبرت شاہ صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ کا ایک واقعہ!                                      | ۲۶ |
| ۶۱ | ایک معذور شخص کی عجیب شکر گزاری!                                                     | ۲۷ |
| ۶۲ | ثبت سوچ کا فائدہ اور مخفی کا نقصان!                                                  | ۲۸ |
| ۶۳ | بدگمانی کیا ہوتی ہے؟                                                                 | ۲۹ |
| ۶۴ | بطور مثال ایک واقعہ!                                                                 | ۲۹ |
| ۶۵ | خانہ بد و شوک کے پر سکون رہنے کا راز!                                                | ۷۰ |
| ۶۶ | دوسریں مجلس                                                                          | ۷۳ |
| ۶۷ | یہود و نصاری کی ایک حالت کا بیان!                                                    | ۷۳ |
| ۶۸ | چھ سو شہیدوں کے ثواب والے اشتہار کا قصہ!                                             | ۷۵ |
| ۶۹ | احادیث شریفہ میں وارد لفظ "سنن" سے متعلق ایک اہم اصول!                               | ۷۶ |
| ۷۰ | گیارہویں مجلس                                                                        | ۸۱ |
| ۷۱ | لایعنی باتوں اور لایعنی کاموں سے اپنے آپ کو بچائیں!                                  | ۸۱ |
| ۷۲ | انسان اگر لایعنی باتوں اور لایعنی کاموں سے بچ تو بہت پچھ پا ملکتا ہے!                | ۸۱ |
| ۷۳ | نماز میں آنے والے وساوس و خیالات کا آسان اور مختصر ترین علاج!                        | ۸۲ |
| ۷۴ | خلافِ واقعہ مبالغہ آرائی سے بھی بچنا چاہئے!                                          | ۸۳ |
| ۷۵ | بارہویں مجلس                                                                         | ۸۵ |
| ۷۶ | حضرات انبیاء کرام علیہم السلام سے متعلق افراط و تفریط پر مبنی غلط عقائد!             | ۸۵ |
| ۷۷ | بعض لوگ انبیاء کرام علیہم السلام کو اللہ تعالیٰ کا درجہ دیتے ہیں!                    | ۸۵ |
| ۷۸ | حضرات انبیاء کرام علیہم السلام سے متعلق یہ کہنا کہ "وہ مٹی ہو گئے ہیں" درست نہیں ہے! | ۸۸ |

|     |                                                                                |    |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------|----|
| ۸۹  | حضرات انبیاء کرام علیہم السلام انسانوں میں اعلیٰ ترین اور اکمل ترین انسان ہیں! | ۷۹ |
| ۹۰  | سلطان نور الدین زنگی رحمہ اللہ تعالیٰ کے زمانے کا ایک عجیب واقعہ!              | ۸۰ |
| ۹۲  | فرعون کے جسم کو باتی رکھنے کی حکمت!                                            | ۸۱ |
| ۹۵  | بطور مثال ایک واقعہ!                                                           | ۸۲ |
| ۹۶  | تیر ہو یں مجلس                                                                 | ۸۳ |
| ۹۶  | رہبانیت اور تزکیہ میں فرق!                                                     | ۸۴ |
| ۹۶  | آجی آداب سیکھیں!                                                               | ۸۵ |
| ۹۷  | رہبانیت اور تزکیہ میں فرق!                                                     | ۸۶ |
| ۹۷  | غیر اللہ کی محبت دل سے زکانے کا مطلب!                                          | ۸۷ |
| ۹۹  | چود ہو یں مجلس                                                                 | ۸۸ |
| ۹۹  | انسان کو پیش آنے والی مصیبتوں کے نواز اور ان کی حکمتیں!                        | ۸۹ |
| ۹۹  | انسانی صلاحیتیں حرکت اور عمل سے پیدا ہوئی یا یہ!                               | ۹۰ |
| ۱۰۰ | المصیب میں بنتا لوگ دو طرح کے ہوتے ہیں!                                        | ۹۱ |
| ۱۰۱ | غزوہ احمد میں ظاہری شکست کی حکمتیں!                                            | ۹۲ |
| ۱۰۲ | کوئی چیز بھی اللہ تعالیٰ کے لئے جا ب نہیں بن سکتی!                             | ۹۳ |
| ۱۰۳ | پندر ہو یں مجلس                                                                | ۹۴ |
| ۱۰۴ | ادب کو لازم کپڑیں!                                                             | ۹۵ |
| ۱۰۴ | بے ادب محروم رہتا ہے!                                                          | ۹۶ |
| ۱۰۵ | حضرت بشر حافی رحمہ اللہ تعالیٰ کے ادب کا ایک واقعہ!                            | ۹۷ |
| ۱۰۵ | اذان کے ادب و احترام کی برکت!                                                  | ۹۸ |

|     |                                                         |     |
|-----|---------------------------------------------------------|-----|
| ۱۰۶ | سولہویں مجلس                                            | ۹۹  |
| ۱۰۶ | اپنی بیویوں پر صبر کریں!                                | ۱۰۰ |
| ۱۰۶ | شہاب الحسن خرقانی رحمہ اللہ تعالیٰ کا واقعہ!            | ۱۰۱ |
| ۱۰۷ | حضرت مرزا مظہر جان جاناں رحمہ اللہ تعالیٰ کے دو واقعات! | ۱۰۲ |
| ۱۰۹ | سترہویں مجلس                                            | ۱۰۳ |
| ۱۰۹ | ذکر اللہ کی کثرت کیجیے!                                 | ۱۰۴ |
| ۱۰۹ | اکٹ سر پید دوپیرا!                                      | ۱۰۵ |
| ۱۱۱ | اسماء الحسنی کے فوائد!                                  | ۱۰۶ |
| ۱۱۲ | بیماری ہو یا کسی مخلوق کا در ہو تو یہ پڑھیں!            | ۱۰۷ |
| ۱۱۳ | لفظ ”اللہ“ کہتے وقت یہ تصور کر لیا کریں!                | ۱۰۸ |
| ۱۱۳ | اسم اعظم سیکھنے والے ایک شخص کا واقعہ!                  | ۱۰۹ |
| ۱۱۵ | اٹھارہویں مجلس                                          | ۱۱۰ |
| ۱۱۵ | تصوف کی چند اصطلاحات!                                   | ۱۱۱ |
| ۱۱۵ | سالک کسے کہتے ہیں؟                                      | ۱۱۲ |
| ۱۱۵ | ”وصال“ کا مطلب!                                         | ۱۱۳ |
| ۱۱۵ | چند شہادات کا ازالہ!                                    | ۱۱۴ |
| ۱۱۶ | بسط کی تعریف!                                           | ۱۱۵ |
| ۱۱۶ | قبض کی تعریف!                                           | ۱۱۶ |
| ۱۱۹ | انیسویں مجلس                                            | ۱۱۷ |
| ۱۱۹ | بدگمانی کے اسباب اور اس کا اعلان!                       | ۱۱۸ |

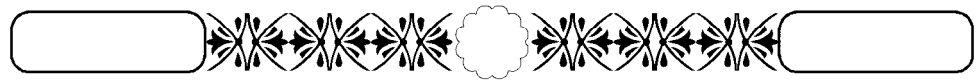
|     |                                        |     |
|-----|----------------------------------------|-----|
| ۱۱۹ | بدگمانی کے کہتے ہیں؟                   | ۱۱۹ |
| ۱۲۰ | بدگمانی کی وجوہات!                     | ۱۲۰ |
| ۱۲۰ | طوٹے کا واقعہ!                         | ۱۲۱ |
| ۱۲۱ | بدگمانی کے نقصانات!                    | ۱۲۲ |
| ۱۲۱ | بدگمانی کا علاج!                       | ۱۲۳ |
| ۱۲۳ | بیسویں مجلس                            | ۱۲۳ |
| ۱۲۳ | حضور ﷺ کی محبت ایمان کا حصہ ہے!        | ۱۲۵ |
| ۱۲۳ | آپ ﷺ بے ادبی کا انجام!                 | ۱۲۶ |
| ۱۲۳ | ایک شیطانی چال!                        | ۱۲۷ |
| ۱۲۳ | ایک سبق آموز واقعہ!                    | ۱۲۸ |
| ۱۲۷ | اکیسویں مجلس                           | ۱۲۹ |
| ۱۲۷ | صاحبزادگان سے خطاب!                    | ۱۳۰ |
| ۱۲۷ | صاحبزادہ کا مطلب!                      | ۱۳۱ |
| ۱۲۷ | بڑوں کی اولادیں عموماً محروم ہوتی ہیں! | ۱۳۲ |
| ۱۲۸ | صاحبزادگان کو ایک مشورہ!               | ۱۳۳ |
| ۱۲۹ | اعتكاف کے چند ضروری مسائل!             | ۱۳۴ |
| ۱۳۱ | بائیسویں مجلس                          | ۱۳۵ |
| ۱۳۱ | احکام اللہ کے درجات کی حکمتیں!         | ۱۳۶ |
| ۱۳۱ | ایک عام غلط فہمی!                      | ۱۳۷ |
| ۱۳۲ | سچے عاشق کا نمہہب!                     | ۱۳۸ |

|     |                                     |     |
|-----|-------------------------------------|-----|
| ۱۳۳ | تینسویں مجلس                        | ۱۳۹ |
| ۱۳۳ | اللہ کا قرب قربانی سے ملے گا!       | ۱۴۰ |
| ۱۳۳ | قربانی کیا ہے؟                      | ۱۴۱ |
| ۱۳۳ | حقیقی آزادی!                        | ۱۴۲ |
| ۱۳۵ | ایک سبق آموز واقعہ!                 | ۱۴۳ |
| ۱۳۶ | ہر کام انہاک سے کریں!               | ۱۴۴ |
| ۱۳۷ | چوبیسویں مجلس                       | ۱۴۵ |
| ۱۳۷ | ہدیہ سے متعلق چند ضروری باتیں!      | ۱۴۶ |
| ۱۳۷ | ایک واقعہ!                          | ۱۴۷ |
| ۱۳۸ | بعض ہدیے رشوت ہوتے ہیں.             | ۱۴۸ |
| ۱۳۸ | ایک پیر کے مرید کا عجیب خواب!       | ۱۴۹ |
| ۱۳۹ | پھیسویں مجلس                        | ۱۵۰ |
| ۱۳۹ | کسپ حلال کبھی بھی نہ چھوڑیں!        | ۱۵۱ |
| ۱۴۰ | ایک شیطانی فریب!                    | ۱۵۲ |
| ۱۴۰ | ناقص توکل کے نقصانات!               | ۱۵۳ |
| ۱۴۱ | ایک سبق آموز واقعہ!                 | ۱۵۴ |
| ۱۴۳ | چھیسویں مجلس                        | ۱۵۵ |
| ۱۴۳ | اللہ تعالیٰ ہر وقت ہمارے ساتھ ہے!   | ۱۵۶ |
| ۱۴۳ | ایک سبق آموز واقعہ!                 | ۱۵۷ |
| ۱۴۵ | جب ہوس آتی ہے تو حقیقت چھپ جاتی ہے! | ۱۵۸ |

|     |                                                                                              |     |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ۱۳۷ | واقع سے ماخوذ سبق!                                                                           | ۱۵۹ |
| ۱۳۸ | ستائیسویں مجلس                                                                               | ۱۶۰ |
| ۱۳۸ | اللہ کی رضا اور اس کی محبت کو اپنا مقصود اصلی بنائیں ایک بادشاہ اور اس کے وزیر کا دلچسپ قصہ! | ۱۶۱ |
| ۱۵۱ | واقع سے حاصل شدہ سبق!                                                                        | ۱۶۲ |
| ۱۵۱ | دنیا اور آخرت کی حقیقت کو سمجھنے کے لیے ایک واقعہ نما مثال!                                  | ۱۶۳ |
| ۱۵۳ | واقع سے حاصل شدہ سبق!                                                                        | ۱۶۴ |
| ۱۵۳ | دost تین قسم کے ہوتے ہیں!                                                                    | ۱۶۵ |
| ۱۵۴ | ایک دost کی جہالت کا واقعہ!                                                                  | ۱۶۶ |
| ۱۵۵ | نمازوں لے جاہل کا واقعہ!                                                                     | ۱۶۷ |
| ۱۵۶ | ایک عالم نما جاہل کا واقعہ!                                                                  | ۱۶۸ |
| ۱۵۷ | اٹھائیسویں مجلس                                                                              | ۱۶۹ |
| ۱۵۷ | ذکر اللہ کی اہمیت!                                                                           | ۱۷۰ |
| ۱۵۷ | شیطان ذکر سے انسان کو غافل کرتا ہے!                                                          | ۱۷۱ |
| ۱۵۸ | میرگرامی رحمۃ اللہ علیہ کا عجیب واقعہ!                                                       | ۱۷۲ |
| ۱۵۹ | شرعی اصطلاحات خراب نہ کریں!                                                                  | ۱۷۳ |
| ۱۶۱ | چند شیطانی وساوس!                                                                            | ۱۷۴ |
| ۱۶۲ | محنون کا ایک واقعہ!                                                                          | ۱۷۵ |
| ۱۶۲ | ذکر بہر حال مفید ہی ہے!                                                                      | ۱۷۶ |
| ۱۶۳ | ایک نادان صوفی کا واقعہ!                                                                     | ۱۷۷ |

|     |                                         |     |
|-----|-----------------------------------------|-----|
| ۱۶۳ | شرات ذکر کی حفاظت کریں!                 | ۱۷۸ |
| ۱۶۵ | انتیسویں مجلس                           | ۱۷۹ |
| ۱۶۵ | عید ضرور منا میں لیکن تحقیق کے بعد!     | ۱۸۰ |
| ۱۶۵ | بلا تحقیق بات نہ کریں!                  | ۱۸۱ |
| ۱۶۶ | تحقیق نہ کرنے کا نقصان!                 | ۱۸۲ |
| ۱۶۷ | علماء کرام حضرات سے درخواست!            | ۱۸۳ |
| ۱۶۷ | نفس اور شیطان سے کبھی بھی غافل نہ رہیں! | ۱۸۳ |

www.daruleeman.com



www.daruleeman.com



www.daruleeman.com



www.daruleeman.com

## عرض ناشر

بسم اللہ الرحمن الرحیم

نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم اما بعد!

زیر نظر کتاب حضرت اقدس شیخ المشائخ حضرت مولانا مفتی سید مختار الدین شاہ صاحب دامت برکاتہم العالیہ کے ان اصلاحی مowaعظ و ملفوظات پر مشتمل ہے جو کہ حضرت اقدس نے اپنی خانقاہ ”دارالایمان والتقوی“ میں ۲۰۰۸ء کے رمضان المبارک کے موقع پر سالکین و طالبین کی اصلاح اور رہنمائی کے لئے ارشاد فرمائے ہیں۔

حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم العالیہ حضرت قطب الاقطاب ریحانۃ الدہر شیخ الحدیث حضرت مولانا محمد زکریا صاحب تھا جو مرنی نور اللہ مرقدہ کے خلیفہ مجاز اور ہزاروں طالبین حق کے مرشد و مقتدا ہیں وہ اپنے آبائی علاقے کر بوغ شریف (جو کہ ضلع ہنگو کے مضافات میں ہے) میں طالبین و سالکین کی اصلاح اور تعمیر و ترقی میں شب و روز کوستاں ہیں۔

حضرت کی خانقاہ میں سال بھر پاکستان کے مختلف علاقوں سے مختلف طبقات زندگی سے تعلق رکھنے والے دوست و احباب صرف اور صرف اپنی اصلاح اور کامل دین کی ایتام توحید خداوندی کے ساتھ ساتھ ہر لمحہ ہر آن، ہر گھری اپنے خالق و مالک اللہ تعالیٰ کا دھیان اور احضار سیکھنے کے ساتھ ساتھ اپنے محسن و آقا حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ کا عشق اور آنحضرت ﷺ کی کامل ایتام سیکھنے کے لئے آتے ہیں۔

الحمد للہ یہاں سارا سال ایک جامع نصاب تعلیم کے تحت سالکین و طالبین ہدایت کے لئے عقائد و اخلاق مسائل اور حقوق و آداب کی تعلیم دی جاتی ہے اور خصوصاً اصلاح نفس اور اخلاقیات کی تعلیم حضرت اقدس مفتی صاحب دامت برکاتہم بنفس نفیس فرماتے ہیں انتہائی سادہ مگر اخلاص و للہیت سے بھرپور ارشادات جہاں دلوں کی اجڑی بستیوں کو ایمان و تقویٰ کے ثمرات سے مزین و آراستہ کرتے ہیں وہاں

تشنگان علم کی ابھی ہوئی گھیاں بھی سلیمانی ہوئی نظر آتی ہیں۔ معارف و تھائق کے ان بہتے ہوئے دریا سے سیراب ہونے والوں کی عرصہ دراز سے یہ کوشش اور خواہش رہی ہے کہ حضرت کی مجالس کو ضبط کر کے عوام الناس تک طباعت کی صورت میں پہنچایا جائے تاکہ زیادہ سے زیادہ لوگ مستفید ہو سکیں۔

اللہ تعالیٰ جزائے خیر عطا فرمائے جناب حضرت مفتی عصمت اللہ صاحب دامت برکاتہم کو جنہوں نے انتہائی محنت کے ساتھ حضرت کی ان اصلاحی مجالس کو جمع کر کے ترتیب دی اور حضرت مفتی شاہ اسلام صاحب مدظلہ نے تخریج کر کے اس کتاب کی خصوصیت میں مزید اضافہ کیا اور اللہ تعالیٰ حضرت کے صاحبزادہ مفتی زبیر شاہ صاحب دامت برکاتہم کو بھی اجر عظیم عطا فرمائے جو حضرت کی دیگر تصانیف اور علمی کاموں کی تکمیل و طباعت کے ساتھ ساتھ خصوصاً اس کتاب کی تیاری میں بھی نگرانی فرماتے رہے۔

یہاں یہ بات ملحوظ خاطر رہے کہ اس کتاب کی تیاری میں مرتب اور ادارہ کے پیش نظر یہ بات رہی ہے کہ جہاں حضرت کے قیمتی ارشادات لوگوں تک پہنچ سکیں وہاں حضرت کی شخصیت کا تعارف اور ان کی مجالس کے رنگ کی بھی کچھ منظر کشی ہو سکے اور پڑھنے والا اپنے آپ کو اس مجلس سے جدانہ سمجھے اور صحیح طریقے سے مستفید ہو سکے ہم اپنی کوشش میں کس حد تک کامیاب ہوئے ہیں اس کا فیصلہ قارئین کرام ہی کر سکتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کاوش کو قبول فرمائے اور اسے تمام امت مسلمہ کے لئے نافع بنائے اور ہم سب کا خاتمہ ایمان پر فرمائے۔ آمین

اللہ تبارک و تعالیٰ سے دعا ہے کہ اس کتاب کا لکھنا، مطالعہ اور اس پر عمل ہمارے لئے دونوں جہانوں میں کامیابی کا ذریعہ بنائے اور اس کی طباعت میں ”حضرت والا“ اور تمام معاویین کی خدمات کا یہ سلسلہ تا قیامت صدقہ جاریہ کی صورت میں برقرار رکھے اور ان کاوشوں میں ترقی عطا فرمائے۔ آمین

والسلام

تحریک ایمان و تقویٰ

۱۵ اشعبان ۱۴۳۳ھ

۰۳۲۱۳۰۳۰۶۶۶

بمطابق ۸ جولائی ۲۰۱۲ء

## پہلی مجلس

اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ کی محبت کو تمام محبتوں پر غالب کر لیں!

بسم اللہ الرحمن الرحیم

نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم اما بعد!

اللہ رب العالمین جل جلالہ، قرآن کریم کی سورہ توبہ میں ارشاد فرماتے ہیں:

﴿قُلْ أَنْ كَانَ أَبَاءُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَأَخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُنِّ  
ا قُتَّرَ قُتُّمُو هَا رَشْحَارَةً تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسِكُنْ تَرْضُونَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادِ  
فِي سَبِيلِهِ فَتَرَّصُّو حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَسِيقِينَ ۝﴾ (التوبہ: ۲۴)

(مندرجہ بالا آیت کا مفہوم یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ حضور ﷺ کو مناہب کر کے ارشاد فرماتے ہیں کہ) آپ (ان مسلمانوں سے) کہہ دیں! کہ تمہیں تمہارے آبادان و تمہارے بیٹے، پوتے، پڑپوتے اور نواسے اور تمہارے بھائی اور بچپا اور تمہاری بادڑی اور رشتہ داریاں اور تمہاری تجارت، ایسی تجارت جس کے بند ہونے کا تمہیں اندر یہ ہو اور ایسے گھر جو تمہیں محبوب ہیں (بعض مرتبہ انسان گھر سے تنگ ہوتا ہے، لڑائیاں اور جھگڑے ہوتے ہیں آدمی سوچتا ہے ادھر سے چلا ہی جاؤں تو آیت مذکورہ میں ایسے گھر کا تذکرہ نہیں ہے جس سے آدمی پریشان ہو بلکہ وہ گھر مراد ہے جو آدمی کو پسند ہو، واللہ تعالیٰ جل جلالہ نے اس دنیا کی وہ تمام چیزیں جو انسان کو نبنتاً و سری چیزوں کے زیادہ پسند ہوتی ہیں مختصر سیکھ کر کے بیان فرمانے کے بعد فرمایا: اگر یہ ساری چیزیں تمہیں اللہ تعالیٰ سے اور اس کے رسول ﷺ سے اور اللہ تعالیٰ کے راستے میں جہاد کرنے سے زیادہ محبوب ہیں تو ایسی صورت میں تم اللہ کے راستے سے بھٹکنے والے ہو گے تو تم انتظار کرو تم پر اللہ کا عذاب آئے گا تم گراہ ہو جاؤ گے، تم فاسق ہو جاؤ گے اور اللہ تعالیٰ فاسقوں کو ہدایت نہیں دیتا۔“

اللہ سے محبت کا مفہوم!

اللہ تعالیٰ جل جلالہ کی محبت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے احکامات، اس کی ہدایات اور اس کے شعائر یعنی اس

کے نام سے لگی ہوئی چیزوں سے محبت ہو۔ اللہ تعالیٰ اس دنیا میں تو نظر نہیں آتے کہ آدمی اس سے جا کر گلے مل جائے کہ واہ! واہ! ماشاء اللہ مجھے آپ سے بڑی محبت ہے۔ اللہ تعالیٰ اس بات سے پاک ہیں بلکہ اللہ تعالیٰ سے محبت یہ ہے کہ جو چیزیں اللہ کو محبوب ہیں ان چیزوں سے محبت کی جائے۔ اس بات کو یاد رکھیں! کیوں کہ اس معاملہ میں لوگ بہت بڑے مغالطے دیتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ اصلی چیز اللہ تعالیٰ کی محبت ہے دوسری چیزوں میں کیا رکھا ہے لیکن سوال یہ ہے کہ اللہ کی محبت ہم کیسے پہچانیں گے ہمارے پاس کیا پیمانہ ہے؟ پیمانہ بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے احکامات سے محبت ہو، ان پر چنان ہوا اور جو چیزیں اللہ تعالیٰ کو محبوب ہوں وہ ہمیں محبوب ہوں اور جو اللہ تعالیٰ کو مبغوض ہوں وہ ہمیں بھی مبغوض ہوں۔ یہی اللہ تعالیٰ سے محبت ہے۔ آیت مذکورہ میں ﴿وَجَهَادٍ فِي سَبِيلٍ﴾ بھی فرمایا گیا ہے جس کا مفہوم یہ ہے کہ اگر یہ مال، اولاد، گھر یا اور رشتہ داریاں وغیرہ تمہیں اللہ کے راستے میں جہاد کرنے سے زیادہ پسند ہوں تب اللہ تعالیٰ کے عذاب کا انتظار کرو۔ جہاد کرنا اللہ اور اس کے رسول ﷺ سے محبت کا تقاضہ ہے کہ جو شخص اپنے رب سے محبت کرتا ہے، اس کے رسول ﷺ سے محبت لتا ہے تو یہی شخص اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ کے راستے میں اپنے نفس کے ساتھ جہاد کر سکتا ہے اور اس سے آگے بڑھ کر اگر اس کے راستے میں کوئی ظاہری دشمن کافر حاکم ہو جائے تو اس کے ساتھ وہ فقال کرے گا، اگر کوئی ایسا کرے گا تو معلوم ہوا کہ اسے اللہ تعالیٰ جل جلالہ کے ساتھ صحیح معنوں میں محبت ہے اور اگر وقت آنے پر اللہ کے راستے میں جہاد نہیں کرتا تو معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ تعلق میں کمی ہے۔ بہر حال آج میں صرف نبی کریم ﷺ کی محبت سے متعلق بات کروں گا۔

آپ ﷺ کی محبت ایمان کا حصہ ہے!

آپ ﷺ کی محبت ایمان کا حصہ ہے یہ شرط ایمان ہے۔ مذکورہ آیت میں دیکھ لیجئے اللہ تعالیٰ جل جلالہ کے بعد کس کا نام آیا؟ رسول اللہ ﷺ کا نام آیا ہے:

﴿أَحَبَّ إِلَيْكُم مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ﴾

نیز آپ ﷺ نے فرمایا ہے:

((لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّىٰ أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ وَالِدِهِ وَوَلَدِهِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ))

”تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک ایمان دار نہیں ہو سکتا جب تک میں اس کو اس کے والد سے آبا و اجداد سے اور اس کے بیٹوں سے (بچوں سے، اولاد سے) اور تمام لوگوں سے زیادہ محبوب نہ ہو جاؤ۔“ ۱ مطلب یہ ہے کہ اگر یہ آبا و اجداد اس قدر محبوب ہیں کہ ان کی وجہ سے حضور ﷺ کو ناراض کرتا ہے یعنی آپ ﷺ کی اتباع کو چھوڑ دیتا ہے اور آپ ﷺ کے طریقے کو چھوڑ دیتا ہے۔ تو پھر آپ ﷺ سے گویا زیادہ ان چیزوں کی محبت ہے اور یہی چیز نقصان دہ ہے۔

### محبت عارضی اور محبت حقیقی میں فرق!

ایک عارضی محبت ہے وہ تو انسان کو بھی اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے ماسوادا گیر چیزوں مثلاً مال اولاد وغیرہ سے بھی ہو جاتی ہے اور ایک حقیقی محبت ہے جس کو عقلی محبت بھی کہتے ہیں حقیقی اور عارضی محبت کا پتہ مقابلے میں چلتا ہے مثلاً انی کریم ﷺ کی سنت کے ساتھ تمہارے باپ یا بیٹے کا مقابلہ ہو جائے اب تم کس کو ترجیح دیتے ہو، اسی طرح مثلاً سنت کے مقابلے میں کھیتی آگئی، یا اللہ کے حکم کے مقابلے میں زین آگئی، مال آگیا، دولت آگئی۔ اب اگر یہ مذکورہ چیزیں تم اس وقت قربان نہیں کر سکتے تو معلوم ہوا کہ ان چیزوں کے ساتھ تمہاری محبت اللہ جل جلالہ اور اس کے رسول ﷺ کی محبت سے زیادہ ہے جو کہ سخت نقصان کی بات ہے اور اگر مقابلے کے وقت اللہ اور اس کے رسول ﷺ کے حکم پر ان چیزوں کو قربان کر سکتے ہو تو پھر یہ چیزیں نقصان دہ نہیں ہیں۔

### ایک صحابی ﷺ کا عشق رسول ﷺ!

ایک صحابی ہیں انہیں ایک مرتبہ بڑی فکر لاحق ہوئی کہ او ہو!! نبی کریم ﷺ تو جنت میں بہت بڑے اعلیٰ درجات پر ہوں گے، اگر ہمیں اللہ جل جلالہ نے جنت نصیب بھی فرمادی تب بھی نبی کریم ﷺ بڑے درجات پر کہیں اور ہوں گے اور ہم نچلے درجات پر کہیں اور ہوں گے، پھر تو ہم نبی کریم ﷺ کو نہیں دیکھ سکیں

۱۔ آخر جه البخاری : ۱/۷ کتاب الایمان: باب حب الرسول ﷺ من الایمان و مسلم : ۱/۲۹

الایمان: باب وجوب محبة رسول ﷺ و فی روایة احباب الیه من اهله و ماله والناس اجمعین. رواه النسائي. کتاب الایمان و شرائعه باب علامۃ الایمان.

گے یہ سوچ کر انہیں رونا آیا اور وہ سوچنے لگے کہ ہم تو محروم ہی ہو گئے۔ بس وہ نبی کریم ﷺ کے دروازے پر روتے ہوئے بیٹھ گئے۔ نبی کریم ﷺ جب باہر تشریف لائے تو انہیں روتا ہوا دیکھ کر دریافت فرمایا: کیا ہوا ہے تمہیں؟ کیوں رورہے ہو؟ انہوں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! بس یہ فکر لاحق ہو گئی ہے کہ ہم آپ ﷺ کو یہاں دنیا میں ایک دن نہ دیکھیں تو ہمارے لئے گویا کہ قیامت بن جاتی ہے، تو جنت میں تو آپ ﷺ بہت اعلیٰ درجات پر ہوں گے اور ہم کہیں اور ہوں گے تو ہم کیسے آپ ﷺ کو ہر وقت دیکھ سکیں گے؟ نبی کریم ﷺ نے انہیں تسلی دیتے ہوئے فرمایا:

((المرء مع من احباب)) ۱

”آدنی قیامت کے دن اس کے ساتھ ہوگا جس کے ساتھ اسے دنیا میں محبت ہو۔“

بھائیو! آپ دیکھ لیں کہ آپ کی محبت کس کے ساتھ ہے لہذا آپ نیک اور اچھے لوگوں کے ساتھ محبت رکھیں! مجاہدین کے ساتھ محبت رکھیں، مبلغین کے ساتھ محبت رکھیں، علماء کرام سے محبت رکھیں، ان شاء اللہ آپ کا ان سب کے ساتھ حشر ہوگا۔

حضور ﷺ کے ساتھ محبت پیدا کرنے کے اسباب!

نبی کریم ﷺ کے ساتھ محبت رکھنا یہ شرط ایمان ہے۔ اسی کے بڑھانے کے مختلف اسباب ہیں:

(۱): پہلی بات یہ کہ نبی کریم ﷺ کی مبارک سنتوں پر عمل کروں اب اس کے لئے کوئی جذبہ بھی ہونا چاہئے جو آپ کو عمل پر ابھارے اس جذبے کے لئے نبی کریم ﷺ کی سیرت طیبہ کا مطالعہ کریں، آپ ﷺ کے شہادت و اخلاق کو پڑھیں اس سے نبی کریم ﷺ کے مبارک اخلاق آپ پر کھلیں گے جس سے آپ حضرات کو اتباع بھی نصیب ہو جائے گی اور آپ کے دل کے اندر نبی کریم ﷺ کی محبت بھی بیٹھ جائے گی۔

(۲): دوسری بات یہ کہ نبی کریم ﷺ کے لئے کثرت کے ساتھ دعائیں کریں، درود شریف نبی کریم ﷺ کے لئے دعا ہے اس لئے کثرت سے درود شریف کا اہتمام کریں امت کے لئے بھی دعا میں کریں اس

۱۔ آخر جه البخاری ج ۲ / ۹۱۱ کتاب الأدب: باب علامۃ الحب فی اللہ۔ و مسلم : ۳۳۲/۲ کتاب

البر والصلة۔ و آخر جه البخاری و مسلم من حديث انس رض ان اعرابیاً قال لرسول اللہ ﷺ متی الساعة؟

قال له رسول اللہ ﷺ : مَا أعددت؟ قال حب اللہ ورسوله قال أنت مع من أحببْت.

طرح اور بھی اسباب ہیں جن میں سے ایک یہ ہے کہ نبی کریم ﷺ کے آثارؐ کے ساتھ محبت کریں، بعض لوگوں کو آثار کے معاملہ میں بڑا مغالطہ لگ جاتا ہے۔

حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم العالیہ کے عمرہ کے سفر کا ایک دلچسپ اور سبق آموز واقعہ!

ایک واقعہ آپ کو سنا تا ہوں، ایک مرتبہ ایسا ہوا کہ اللہ تعالیٰ کی توفیق سے میں عمرہ ادا کرنے چلا گیا، عمرے کے موقع پر غارِ حرا پر شکم ہوتا ہے پھر گرمی کے موسم میں تو رش ہوتا ہی نہیں۔ وہ گرمیوں کا موسم تھا نظر کے بعد مجھے خیال آیا کہ میں غارِ حرا جاؤں کیوں کہ میں نے سوچا کہ یہ ایسا وقت ہے کہ کوئی ہو گا بھی نہیں کیوں کہ گرمی ہے۔ دوسری بات یہ کہ میں جلدی سے عصر کی نماز میں مسجدِ حرم واپس آ جاؤں گا۔ چنانچہ میں چلا گیا، بہت مشکل کے ساتھ میں پہنچا راستہ بہت بگڑا ہوا تھا لیکن راستے میں مجھے یہ خیال آتا گیا کہ یا اللہ! تو نے نبی کریم ﷺ کے دل میں کیسی محبت اور کیا عشق رکھا تھا اس وقت کے راستے تو بہت ہی زیادہ کسپرسی والی حالت میں ہوتے ہوئے گے آج کے راستوں کی نسبت، پھر بھی آپ ﷺ اس غار میں تشریف لاتے تھے اب تو راستے بن گئے ہیں اور پہمیں نے سوچا کہ ہم حرم علیؑ سے یہاں پہاڑ کے دامن تک گاڑی میں آگئے ہیں پھر بھی ہمیں اتنی مشقت ہو رہی ہے جبکہ نبی کریم ﷺ تو اپنے گھر مبارک سے ہی پیدل تشریف لاتے تھے جبکہ آپ ﷺ کے گھر سے لے کر اس پہاڑ کے دامن تک بذاتِ خود ایک لمبی مسافت ہے پھر پہاڑ کے دامن سے غارِ حرا تک کا راستہ ایک اور سفر ہے اور سوچا کہ نبی کریم ﷺ کی کمی ہفتے اور تیس تین دن، بیس بیس دن یہاں گزارتے تھے اور آپ کے پاس صرف کھجور یں اور کھانے کی خشک چیزوں ہوتی تھیں یہ کیا عشق ہے اللہ کا؟ کہ آپ ﷺ اللہ کی محبت میں گم ہو گئے تھے۔ کتنے حیران تھے اللہ کے عشق میں کیسی محبت ان کو ہو گئی تھی۔ یہ تصور آیا یکیں! اگر پہاڑ پر میں نہ جاتا تو یہ تصور مجھے نہیں آ سکتا تھا لہذا ان چیزوں کی وجہ سے شرکیہ افعال نہیں کرنے چاہئے بلکہ ان چیزوں سے عبرت لینی چاہئے۔

آثار رسول ﷺ سے متعلق سعودی حکومت کی نامناسب پالیسی!

جب میں پہاڑ کے اوپر پہنچا، بہر حال بڑی مشکل سے پہنچا، اللہ تعالیٰ جل جلالہ نے فضل فرمایا کہ میں

۱۔ اثر کا الغوی معنی ہے۔ الْبَقِيَّةُ مِنِ الشَّيْءِ اور یہاں آثار سے مراد تبرکات اور نشانات ہیں۔

وہاں پہنچ گیا تو دیکھا کہ وہاں حکومت کی طرف سے ایک کیبن لگائی گئی ہے اس کیبن میں کچھ لوگوں کو حکومت ہی نے متعین کیا ہے تاکہ وہ آنے والے لوگوں کو یہ سمجھائیں کہ پہاڑ پر آنا بدعت ہے آپ لوگوں کا ذہن بناتے ہیں اب تو شاید کم بناتے ہیں پہلے بہت سختی کرتے تھے اب انہیں بھی فکر ہو گئی ہے کہ یہ بات ایسی نہیں ہے کیوں کہ بار بار لوگوں نے انہیں سمجھایا۔ باقی وہاں پہنچ گئی ہیں کیوں کہ علماء حضرات وہاں کی حکومت کو بتاتے ہیں کہ لوگ تمہارے بارے میں یہ شکایت کرتے ہیں۔ بہر حال جب ہم وہاں کیبن کے پاس پہنچ گئے تو انہوں نے حسب دستور مجھے بھی کہہ دیا کہ تم یہاں پہاڑ پر آگئے ہو! پہاڑوں میں کیا رکھا ہے؟ اور پہاڑوں پر آنا مشروع نہیں بلکہ بدعت ہے۔ میں نے ان سے پوچھا کہ یہ بدعت کیوں ہے؟ آپ مجھے بدعت کی تعریف نہادیں کہ یہ کیوں بدعت ہے؟ انہوں نے کہا کہ پہاڑوں پر جانے میں اگر کوئی کہہ کے اس میں ثواب ہے تب تو بدعت ہے میں نے ان سے کہا تواب کو چھوڑ دیں کیوں کہ ثواب تو نیت کی بات ہے اب کوئی نیت کرتا ہے کوئی نہیں کرتا ہے۔ کیا ان پہاڑوں پر جانے والے بدعت کرتے ہیں؟ کوہ طور پہاڑ ہے حضرت موسیٰ علیہ السلام وہاں جاتے تھے پہاڑ ہی سمجھتے تھے لیکن اللہ تعالیٰ نے اس پہاڑ کو ایک عزت بخشی اور اس میں حضرت موسیٰ علیہ السلام کو نبوت عطا فرمادی۔

خود نبی کریم ﷺ یہاں تشریف لاتے تھے، کئی بھی یافتہ گزار تے تو کیا نبی کریم ﷺ بدعت کا ارتکاب کرتے تھے؟ اس بات پر ایک عربی تھوڑا سا میرے ساتھ املاک وہ تو نبوت سے پہلے تھا۔ میں نے عرض کیا کہ نبوت سے پہلے تھا تو نبوت انہیں ملی کہاں سے؟ وہ کون سی جگہ تھی جہاں پر آنحضرت ﷺ کو نبوت ملی؟ اسی جگہ سے انہیں نبوت ملی ہے۔ کیا بدعتات کے ارتکاب میں نبوتیں ملتی ہیں پھر یہ بات بھی درست نہیں کہ نبوت کے بعد آپ ﷺ کبھی حرما میں نہیں آئے بلکہ سیرت اور تاریخ کی کتابوں میں اس کی وضاحت بھی موجود ہے کہ آپ ﷺ بعثت کے بعد بھی غار حرا آتے تھے۔ بہر حال پھر میں نے ان سے شکایت کی کہ مجھے آپ سے اور آپ کی حکومت سے ایک شکایت ہے اور اس شکایت میں میں تنہ انہیں ہوں بلکہ بہت سارے علماء کرام کو یہ تشویش ہے کہ آپ کی حکومت آثارِ رسول ﷺ کو مٹاتی ہے۔ انہوں نے کہا کہ آثار میں کیا رکھا ہے؟

میں نے کہا کہ آثار میں اللہ تعالیٰ نے بہت کچھ رکھا ہے۔ انہوں نے کہا کہ نبی کریم ﷺ کے گرتے کو عبد اللہ بن ابی منافق کے ساتھ فن کیا گیا لیکن اس گرتے نے عبد اللہ بن ابی کو کوئی فائدہ نہیں پہنچایا سوال واقعی ٹھیک ہی تھا، میں آپ کے سامنے پوری بات لانا چاہتا ہوں تاکہ آپ کو معلوم ہو کہ آخرونگ کیسے کیسے مغالطہ دیتے ہیں۔ ہمیں کن کن حربوں کے ساتھ راستے سے ہٹا دیا جاتا ہے۔ انہیں یہی سبق پڑھایا گیا تھا اس لئے انہوں نے یہی سوال کیا میں نے انہیں بتایا کہ اگر اس گرتے کے ساتھ عبد اللہ بن ابی کو محبت ہوتی تو اللہ پاک اس کے لئے کوئی سبیل نکال لیتے، یہی محبت اس کا بیڑا پار کرتی۔ لیکن اس کو تو نبی کریم ﷺ کے گرتے سے بغض تھا، بغض سے رحمتیں نہیں آتیں، رحمتیں محبت سے آتی ہیں۔ میں یہ نہیں کہتا کہ خود ان چیزوں کے اندر کوئی کمال ہے بلکہ ان چیزوں کی محبت اللہ کی رحمت کو کھینچ لاتی ہے۔ یعنی نیکو کاروں کی محبت رحمت کو کھینچ لاتی ہے۔

### عقیدہ اور عقیدت دونوں درست رہیں!

اس لئے میں آپ سے کہتا ہوں عقیدہ بھی ٹھیک رہیں اور عقیدت بھی ٹھیک رہیں۔ ان دونوں میں آج کل افراط و تفریط ہے اپنی تصنیف میں، میں نے الحمد للہ! اس بات کی کوشش کی ہے کہ لوگ افراط و تفریط سے نج گائیں۔ ان کتابوں کا آپ لوگ ضرور مطالعہ کریں ان میں سے ایک کتاب ”ذکر اللہ کے فضائل و مسائل“ ہے، ایک کتاب ”عقیدہ اور عقیدت“ ہے، اسی طرح ”آنہیہ ایمان“ ہے۔ ان سب کتابوں میں یہ مضامین موجود ہیں اور ان تصنیف کے مطالعہ سے آپ کو افراط اور تفریط سے پاک عقیدہ ملے گا جس سے آپ اعتدال کے ساتھ دین پر چل سکیں گے۔ بہر حال! اس وقت میں نے نئی ”عقیدہ اور عقیدت“، لکھی تھی جب انسان نئی نئی کتاب لکھتا ہے تو اس وقت بہت ساری باتیں اس کے ذہن میں موجود ہوتی ہیں اس لئے اس وقت مجھے کچھ باتیں یاد تھیں میں نے ان سے کہا کہ میں آپ سے یہ بات پوچھنا چاہتا ہوں کہ نبی کریم ﷺ کی محبت مطلوب ہے یا نہیں؟ اس نے کہا مطلوب ہے۔ میں نے کہا اگر نبی کریم ﷺ کی محبت مطلوب ہے تو میں آپ سے ایک اور سوال پوچھتا ہوں کہ اگر مثلاً آپ کے لڑکے کا ابرس پہلے انتقال ہو گیا ہے۔ پھر ابرس بعد آپ اور آپ کی اہلیہ نے کوئی صندوق کھولا جس کے اندر سے اس کے کپڑے نکل

آئے، کپڑے سامنے آنے پر آپ دونوں میاں یہوی روپے کیا اس طرح کا واقعہ آپ کے ساتھ پیش آئے تو روؤے گے؟ اس نے کہا روئیں گے۔ میں نے کہا ب کیوں روتے ہو؟ حالانکہ وہ آج نہیں مرا ہے بلکہ اب س پہلے مرا ہے تو آج رونے کے کیا معنی؟ تو اس نے کہا کہ ابھی ہمیں یاد آگیا ہے۔ میں نے کہا کہ محبت کی چنگاری بھڑک گئی ہے، جذبات ابھر گئے ہیں۔ میں نے کہا کہ یہی چیز، علامت کو دیکھ کر صاحب علامت کو یاد کرنا محبت کو ابھارتی ہے۔ نیز میں نے انہیں بتایا کہ نبی کریم ﷺ کے ناخن مبارک صحابہ کرام ﷺ نے محفوظ کیے تھے اور آپ ﷺ کے سامنے محفوظ کیے تھے۔ آپ حدیث کی کتابوں کا مطالعہ کریں، دیکھیں اس میں موجود ہیں لی یہ باتیں۔ نیز صحابہ کرام ﷺ نے نبی کریم ﷺ کے بالوں کو محفوظ کیا تھا۔ ۳ بلکہ صحابہ کرام ﷺ کا توجہ نبی کریم ﷺ وضو فرماتے تھے بخاری شریف میں روایت موجود ہے کہ صحابہ کرام ﷺ آپ ﷺ کا مستعمل پانی زمین پر کرنے نہیں دیتے، جس کو کوئی قطرہ ملتا وہ جسم پر مل لیتا، کسی کو اگر کوئی قطرہ نہ ملتا تو وہ دوسرے شخص جس کے ہاتھوں میں آپ ﷺ کے پانی کی تری لگی ہوئی ہوتی اس کی تری سے خود کو مل لیتے۔ ۴ نیز حج کے موقع پر یہ ثابت ہے کہ نبی کریم ﷺ نے خود اپنے بال مبارک ایک صحابی کو دیئے اور فرمایا کہ

۱) عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ رَيْدٍ وَهُوَ صَاحِبُ الْأَذَانِ أَنَّهُ شَهَدَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنْدَمَنْحَرِ وَرَجُلٌ مِنْ قَرِيبِهِ وَهُوَ يَقِيسُ أَضَاحِيَ فَلَمْ يُصِبْهُ شَيْءٌ وَلَا صَاحِحَةٌ، فَحَلَقَ رَسُولُ اللَّهِ رَأْسَهُ فِي ثُوبِهِ فَأَعْطَاهُ مِنْهُ وَقَسَمَ مِنْهُ عَلَى رِجَالٍ وَقَلْمَ أَطْفَارَهُ فَأَعْطَى صَاحِبَهُ قَالَ وَإِنَّ شَعَرَةً عِنْ دَنَالَ مَحْضُوبٌ بِالْحَنَاءِ وَالْكَمِ: آخر جه نیل الاؤطار: ج اباب فی ان الادمی لاین جس بالموی، ... ...

۲) عَنْ عُثْمَنَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُوَهْبٍ قَالَ دَخَلَتْ عَلَى أُمَّ سَلَمَةَ فَأَخْرَجَتِ إِلَيْنَا شَعِيرًا مِنْ شَعَرِ النَّبِيِّ ﷺ مَحْضُوبًا وَقَالَ لَنَا أَبُو نُعِيمٍ حَدَّثَنَا نَصِيرُ بْنُ الْأَشْعَمِ عَنْ أَبْنَ مُوَهْبٍ أَنَّ أُمَّ سَلَمَةَ أَرْتَهُ شَعَرَ النَّبِيِّ ﷺ أَحْمَرَ رواه البخاري : ۲ / ۸۷۵ کتاب اللباس باب ما یذکر فی الشیب .

۳) عَنْ عَوْنَنِ بْنِ أَبِي جُحَيْفَةَ أَنَّ أَبَاهُ رَأَى رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فِي قُبْيَةٍ حَمْرَاءَ مِنْ أَدَمٍ وَرَأَيْتَ بِلَا أَخْرَجَ وَضُوءَ فَرَأَيْتُ النَّاسَ يَتَدَرُّونَ ذَلِكَ الْوَضُوءُ فَمَنْ أَصَابَ مِنْهُ شَيْئًا مَسَحَ بِهِ وَمَنْ لَمْ يُصِبْ مِنْهُ أَحَدٌ مِنْ بَلَى يَدِ صَاحِبِهِ ثُمَّ رَأَيْتُ بِلَا أَخْرَجَ عَنْهُ فَرَكَرَهَا فَخَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي حَلَةٍ حَمْرَاءٍ مَشْمَرًا فَصَلَى اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَيْهِ الْمَنَاءُ بِالنَّاسِ رَكْعَتَيْنِ وَرَأَيْتَ النَّاسَ وَاللَّوَابَ يَمْرُونَ بَيْنَ يَدِيِ الْعَنْزَةِ . رواه مسلم : ۱ / ۱۹۶ باب ستة المصلي والندب الى الصلوة الى السترة وفي رواية قال أبو موسى دعا النبي ﷺ بقدح فيه ماء فغسل يديه ووجهه فيه ومج فيه ثم قال لهم اشرب منه وافرغ على وجوهكم ونحوكم كما رواه البخاري : ۱ / ۳۱ کتاب الوضوء باب استعمال فضل وضوء الناس .

اس کو صحابہ کرام ﷺ میں تقسیم کر دو! دیکھیں آپ ﷺ نے مال و دولت کو تقسیم نہیں فرمایا بلکہ اپنے بال مبارک تقسیم فرمائے ۔ صحابہ کرام ﷺ اور تابعینہم اللہ تعالیٰ فرمایا کرتے تھے کہ ہمارے پاس اگر حضور ﷺ کا ایک ہی بال ہو وہ ہمیں دنیا و ما فیہا سے بہتر ہے۔ ۲ تو نبی کریم ﷺ نے ان بالوں کو کیوں تقسیم فرمایا؟ بال آخر اس کی بن والے عرب ساتھی کے دل میں یہ بات بیٹھ گئی کہ واقعی آثار بڑے اہم ہیں۔ میں نے ان سے کہا کہ آثار بدعتات نہیں ہوتے۔ قرآن مجید میں ہے کہ جب اللہ تعالیٰ جل جلالہ نے وقت کے نبی کے ذریعے طالوت کو بادشاہ مقرر کیا، امیر اور کمانڈر مقرر کیا، اسرائیل کے لئے تاکہ وہ ان کے ماتحت اللہ کے دشمنوں سے اڑیں۔ تو نبی اسرائیل نے وقت کے نبی سے تابوت کی نشانی مانگی۔ تو اس وقت کے نبی نے انہیں بتایا کہ وہ تابوت جو حنگ میں تم سے دوسرے فریق کی طرف چلا گیا تھا اسے فرشتے لا کر تمہیں دے دیں گے اس تابوت کے اندر آں موسیٰ علیہ السلام کے تبرکات ہیں عصا، پگڑی اور دوسری چیزیں ان تبرکات میں تمہارے لئے سیکھنے ہے، اللہ تعالیٰ کی طرف سے۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿فِيهِ سَكِينَةٌ مِّنْ رَّبِّكُمْ﴾ (البقرة: ۲۴۸)

”جس میں تسلیم اور برکت کی چیز ہے تمہارے رب کی طرف سے۔“ (بیان القرآن)

بہر حال! وہ ساتھی بہت خوش ہو گیا، میرے ساتھ دوستی کیلی اور انہوں نے غارِ حرا کی طرف میری رہنمائی کی جب میں غار مبارک میں پہنچا تو دیکھا کہ ایک جگہ عربی میں کھا ہوا تھا ”لَا تَجُرُّ الصَّلُوْهُ“، یعنی

۱ عن انس ﷺ ان رسول الله ﷺ رمی جمرة العقبة يوم النحر ثم رجع الى منزله بمنی فَدَعَا بذبح فَذَبَحَ ثُمَّ دَعَا بِالْحَلَاقِ (اسمہ معمرا بن عبد اللہ العدوی) فَاخْذَبِشَقَّ رَاسِهِ الْأَيْمَنِ فَحَلَقَهُ فَجَعَلَ يَقْسِمَ بَيْنَ مَنْ يَلِيهِ الشَّعْرَةُ وَالشَّعْرَتَيْنِ ثُمَّ أَخْذَبِشَقَّ رَاسِهِ الْأَيْسَرِ فَحَلَقَهُ ثُمَّ قَالَ هُنَا ابُو طَلْحَةُ فَدَفَعَهُ إِلَى ابْنِ طَلْحَةَ رواه ابو داؤد: ۱/ ۲۷۲ کتاب المناسک باب الحلق والقصیر.

۲ عن ابن سیرین قال قلت لعبيدة عيادة عندنا من شعر النبي ﷺ أصبتناه من قبل أنس أو من قبل اهل أنس فقال لأن تكون عيادة شعرة منه أحبت إلى من الدنيا وما فيها رواه البخاري: ۱/ ۲۹ كتاب الوضوء بباب الماء الذي يغسل به شعر الانسان.

یہاں نماز پڑھنی جائز نہیں ہے۔ کسی نے ”لا“ کو کاٹ دیا تھا جس سے ترجمہ یوں ہوا تھا کہ یہاں نماز پڑھنی جائز ہے۔ پھر جب غار مبارک کے اندر گیا تو میں نے نفل پڑھ سامنے حرم شریف تھا اب تو وہاں آبادی ہو گئی ہے اس وقت آبادی اتنی زیادہ نہیں تھی اس لئے حرم شریف کے میناروں نے زیادہ نظر آرہے تھے۔ نبی کریم ﷺ کے زمانے میں تو صرف بیت اللہ ہی نظر آتا تھا۔ غرض یہ کہ بٹاسکون محسوس ہوا جب میں اوپر آیا تو میں نے ان کی بن والے ساتھی سے عرض کیا کہ یہاں پر آپ لوگوں نے لکھا ہے کہ یہاں نماز پڑھنی جائز نہیں ہے اور کسی زر کے پچے نے ”لا“ کو کاٹ دیا ہے، یہ آپ لوگوں نے کیوں لکھا ہے؟ اس نے کہا: ”نماز تو جائز نہیں ہے یہاں پر“ میں نے پوچھا: کیوں جائز نہیں ہے؟ حالانکہ چند مقامات ایسے ہیں جہاں شرعاً نماز جائز نہیں ہے جن میں سے ایک قبرستان ہے کیوں کہ قبرستان کے اندر نماز پڑھنے میں یہ اشتباہ ہے کہ یہ شرک میں مبتلا نہ ہو قبر کو جدہ نہ کردا اس لیے مقبرے میں نماز جائز نہیں ہے۔ اسی طرح حمام میں نماز جائز نہیں ہے نیز ہر وہ جگہ جہاں گندگی ہو پھر اداں ہو وہاں نماز جائز نہیں ہے تو یہ غار حراء مذکورہ مقامات میں سے کون سا مقام ہے؟ حقیقت یہ ہے کہ غار حراء ممنوعہ جگہوں میں سے ہے ہی نہیں۔ یہاں تو نماز پڑھنی جائز ہے۔ اس نے کہا کہ پھر اس سے تو لوگ یہیں گے کہ یہاں نبی کریم ﷺ نے عبادت کی ہے یا نماز پڑھی ہے چلوہم بھی پڑھ لیں۔ میں نے کہا کہ یہ تو اور بھی اچھی بات ہے اس میں کیا قباحت ہے حج کے مقامات کو دیکھئے وہ سارے کے سارے تبرکات ہی تو ہیں۔ حج میں اور ہے ہی کیا چیز؟ صفا و مروہ میں دوڑنا یہ ہماری ماں حضرت ہاجرہ رضی اللہ عنہا کا دوڑنا ہے، اسی طرح ذبح کرنے کی لئے کریاں مارنے کی اور قوف عرفات کی۔ غرض یہ کہ ان تمام ارکان میں سے ہر ایک کی ایک تاریخ ہے اور یہ سب آثار ہی ہیں۔ ایمانداروں کو ان سب ارکان سے توحید ہی ملتی ہے، وہ سوچے گا ہمارے اسلاف کیسے اللہ کے راستے میں دوڑے مال کی قربانی دی، بیٹی کی قربانی دی، یہ ساری چیزیں ہمارے لئے نمونہ ہیں، تو یہ آثار تو سارے توحید سے بھرے ہوئے ہیں، حج ہے ہی آثار پر مشتمل۔

اللہ تعالیٰ جل جلالہ خود ارشاد فرماتے ہیں:

﴿فِيهِ ایتُّ بَیِّنَتٌ﴾ (آل عمران: ۹۷)

”اس میں کھلی نشانیاں ہیں۔“ (بیان القرآن)

باقی نماز پڑھنے سے متعلق قرآن کریم میں یوں تصریح ہے:

﴿وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى ﴾ (البقرہ: ۱۲۵)

”اور مقامِ ابراہیم کو کبھی کبھی نماز پڑھنے کی جگہ بنالیا کرو۔“ (بیان القرآن)

مقامِ ابراہیم کو ہی کیوں خاص کیا اللہ تعالیٰ نے بلکہ اللہ یوں فرماتے کہ بیت اللہ کو پکڑو مقامِ ابراہیم وغیرہ کو رہنے والوں شرک کرتے ہو یکین اللہ نے ایسا نہیں فرمایا بلکہ مقامِ ابراہیم کو جائے نماز بنانے کا حکم دیا کیوں کہ یہ اس مقام کی خاصیت ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے وہ جگہ بنائی ہے، وہاں نماز پڑھی ہے۔

پھر یہ بھی ملحوظ نظر رہنا چاہئے کہ نبی کریم ﷺ کے پاس ایک صحابی ﷺ کے ساتھ تشریف لائے اور آکر عرض کرنے لگے کہ یا رسول اللہ میں اپنے گھر کے اندر نماز کی ایک جگہ بنانا چاہتا ہوں یہ بھی سنت ہے کہ گھر کے اندر نوافل وغیرہ کی جگہ ہو پہلے زمانے میں آپ نے دیکھا ہو گا کہ گھروں میں لوگ جگہ بناتے تھے۔ یہ صحابہ کرام ﷺ کے زمانے سے چلا آرہا ہے اس صحابی نے عرض کیا کہ میں اپنے گھر کے اندر ایک جگہ نماز کے لئے مخصوص کرتا ہوں آپ وہاں تشریف لا کر نفل پڑھ لیں تاکہ میرے لئے برکت کا ذریعہ ہو جائے۔ آپ ﷺ ان صحابی ﷺ کے ساتھ تشریف لے گئے ان کے گھر میں وہاں ان کے گھر پہنچ کر آپ ﷺ نے ان سے پوچھا کہ آپ کہاں نماز کی جگہ بنانا چاہتے ہیں؟ انہوں نے عرض کیا: ایک کونے کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہ یہاں، چنانچہ آپ ﷺ اس کونے میں تشریف لے گئے۔ بعض صحابہ کرام ﷺ وہاں موجود تھے تو انہوں نے آپ ﷺ کی اقدامے مبارک میں وہاں نفل نماز پڑھی، نماز کے بعد آپ ﷺ نے وہاں دعا فرمائی۔ پھر اسی جگہ کو ان صحابی ﷺ نے اپنی نماز کے لئے مخصوص فرمایا۔

اب اگر یہ چیز ناجائز ہوتی، بدعت ہوتی تو نبی کریم ﷺ ان صحابی ص کو بتلا دیتے کہ یہ تو ناجائز ہے کہ میں ایک جگہ نماز پڑھوں پھر اس جگہ آپ حصول برکت کی نیت سے نماز پڑھتے رہیں، بلکہ آپ ﷺ انہیں فرمادیتے کہ جاؤ! پڑھتے رہو جہاں پڑھنا چاہتے ہو برکت وغیرہ کی کوئی ضرورت ہی نہیں ہے لیکن آپ ﷺ

نے ایسا فرمادیں کہ بجائے ان کی دعوت کو قبول فرمایا اور ان کی خواہش کے عین مطابق آپ ﷺ نے ان کے گھر میں نماز پڑھی ۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ آثار رسول ﷺ باعث برکت و رحمت و نجات ہیں۔

حضرت ام سلیم رضی اللہ عنہا آپ ﷺ کے مبارک پیسے کو جمع کر رہی تھی، جب نبی کریم ﷺ کو اس بات کا علم ہوا تو آپ ﷺ نے ان سے پوچھا کہ تم میراپسینہ کیوں جمع کرتی ہو؟ انہوں نے عرض کیا کہ: یا رسول اللہ! ہم اس کو اپنے عطر میں ملاتے ہیں اس سے اپنے عطر کو خوبصوردار کرتے ہیں اور برکت حاصل کرنے کے لئے اپنے بچوں کو ملتے ہیں۔ ۲ آپ ﷺ نے ان بالوں کو سن کر سکوت فرمایا حالانکہ اگر یہ شرک ہوتا تو آپ ﷺ کسی بھی سکوت نہ فرماتے بلکہ غایت درجے نکیر و ملامت فرماتے جبکہ آپ ﷺ نے ان پر کوئی نکیر نہ

۱ عن ابن شہاب قَالَ أَخْبَرَنِي مُمَدْبِنُ الرَّبِيعِ الْأَنْصَارِيُّ أَنَّ عَيْتَبَ بْنَ مَالِكَ وَهُوَ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ مِمَّنْ شَهِدَ بَدْرًا مِنَ الْأَنْصَارِ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ قَدْ أَنْكَرْتَ بَصَرِي وَأَنَا أَصَلِّ لِقَوْمِي فَإِذَا كَانَتِ الْأَمْطَارُ سَالَ الْوَادِيَ الَّذِي بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ لَمْ أَسْتَطِعْ أَنْ أَتَيَ مسجدهم فاصلی بہم و وددت یا رسول اللہ انک تاتینی فتصلی فی بیتی فاتحذہ مصلی قال فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ سَافِعْ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى قَالَ عَسَانٌ فَغَدَاعَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَابُوبَكْرٍ حِينَ ارْتَفَعَ النَّهَارُ فَاسْتَأذَنَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَأَذَنَ لَهُ فَلَمْ يَجِدْ حِلْمًا دَخَلَ الْبَيْتَ ثُمَّ قَالَ أَيْنَ تُحِبُّ أَنْ أَصْلِيَ مِنْ بَيْتِكَ قَالَ فَاشْرُتُ لَهُ إِلَيْكَ نَاحِيَةً مِنَ الْبَيْتِ فَقَامَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَكَبَرَ فَقُمْنَا فَصَلَى رَكْعَتَيْنِ ثُمَّ سَلَّمَ ..... (حدیث شریف طویل ہے) (رواه البخاری : ۱ / ۰۰۲ کتاب العسلۃ باب المساجد فی البيوت) ۲

۲ عن انس بن مالک قال كان النبي ﷺ يدخل بيت ام سلیم فینام على فراشا و لیست فيه قال فجاء ذات يوم فنام على فراشا فافتت فقیل لها هذا النبي ﷺ نائم فی بیتک على فراشک قال فجاءت وقد عرق واستنقع عرقه على قطعة ادیم على الفراش ففتحت عیندہا فجعلت تنشف ذلك العرق فعصره في قواريرها ففزع النبي ﷺ فقال ماتصنعين یا مسلیم فقال یا رسول اللہ نرجو برکته لصیباننا قال أصبت. وفي رواية عن انس بن مالک قال دخل علينا النبي ﷺ فقال عندنا فعرق وجاءت امی بقارورة فجعلت تسللت العرق فيها فاستيقظ النبي ﷺ فقال یا مسلیم ما هذا الذي تصنعين قالت هذا عرقك نجعله في طیننا وهو من اطيب الطیب. (رواه مسلم: ۲۵/ ۲ کتاب الفضائل باب طیب عرقه النبي ﷺ والتبرک به)

فرمائی جس سے معلوم ہوتا ہے کہ آثار رسول ﷺ عقیدے کے اعتدال کے ساتھ باعث برکت ہیں بہر حال میں یہ عرض کر رہا ہوں کہ آپ حضرات نبی کریم ﷺ کی محبت کو بڑھانے کی کوشش کریں کیوں کہ جتنی آپ ﷺ سے محبت بڑھے گی اتنے آپ اللہ تعالیٰ جل جلالہ کے قریب ہو جاؤ گے، رسول اللہ ﷺ کی اتباع نصیب ہو جائے گی۔ البتہ اتنا ہے کہ آثار وغیرہ جیسی چیزوں کی پرستش نہ کی جائے جیسا کہ بعض جاہل اور معاذن قسم کے لوگ کرتے ہیں ان چیزوں آثار سے یہ امید نہ رکھیں کہ یہ نفع دیں گے، بلکہ نفع دینے اور نقصان دینے والے صرف اللہ تعالیٰ ہیں البتہ یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ اللہ تعالیٰ رب العالمین نے نبی کریم ﷺ کو ایسا باکمال اور جامع اوصاف محسن بنایا تھا کیوں کہ قاعدہ ہے کہ جو آدمی اچھا عطر بنا تا ہے اس کے لئے شیشی بھی اچھی بنا تا ہے۔ غرض یہ کہ نبی کریم ﷺ کی ہر چیز مبارک ہے۔

### مبارک اور مبارک کا فرق یاد رکھیں!

ایک ہے مبارک یعنی برکت دینے والا اور ایک ہے مبارک (یعنی برکت دیا گیا، با برکت) دونوں میں فرق ہے۔

مبارک: یعنی برکت دینے والا۔ جو کہ اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

مبارک: وہ چیزیں ہیں جنہیں برکت دی گئی ہیں یعنی با برکت چیزیں، گویا کہ مبارک خالق ہے اور مبارک مخلوق ہے۔ قرآن کریم میں آتا ہے۔

﴿بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ﴾ (آل عمران: ۹۶)

”اللہ تعالیٰ بیت اللہ شریف سے متعلق فرماتے ہیں کہ) وہ مکہ میں ہے جس کی حالت یہ ہے کہ وہ برکت والا ہے۔“ (بیان القرآن)

اگر کوئی آدمی کسی چیز کو کہے کہ یہ برکت دینے والی ہے تو یہ شرک ہے اور کہنے والا بنتلائے شرک ہے اور اگر یوں کہے کہ اس چیز کو اللہ تعالیٰ نے برکت دی ہے اور یہ مبارک ہے تو اس میں کوئی قباحت کی بات نہیں ہے، کیوں کہ بے شمار چیزیں ایسی ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے برکت دی ہے اس لحاظ سے کئی ساری چیزیں مبارک بنتی ہیں مثلاً جیسے عید مبارک وغیرہ۔

## دوسری مجلس

### دوامِ عمل کی برکتیں!

نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم اما بعد: نبی کریم ﷺ کی ایک حدیث شریفہ کا مفہوم ہے:

”اچھا عمل وہ ہے جس پر دوام کیا جائے۔“

اس مضمون کو نبی کریم ﷺ نے مختلف طریقوں سے مختلف انداز سے بیان فرمایا ہے۔ کبھی فرمایا:

((إِنَّ أَحَبَّ الْأَعْمَالِ إِلَى اللَّهِ أَدْوَمُهَا وَإِنْ قَلَّ)) ۱

”بے شک اللہ تعالیٰ کے نزدیک محبوب ترین اعمال وہ ہیں جو ہمیشگی والے ہوں اگرچہ وہ کم ہی ہوں۔“ (بخاری و مسلم)

کبھی فرمایا:

((خَيْرُ الْأَعْمَالِ مَادِيمَ عَلَيْهَا)) ۲

”بہترین کام ہمیشگی والا کام ہے۔“

کبھی فرمایا:

((خَيْرُ الْأَعْمَالِ مَادِيمَ عَلَيْهَا)) ۳

”اچھا عمل وہ ہے جس پر ہمیشگی اختیار کی جائے۔“

اس طرح کئی جگہ مختلف انداز سے نبی کریم ﷺ نے ہمیں یہ ترغیب دی ہے کہ جو اعمال ہم کریں تو ان اعمال کو دوام یعنی ہمیشگی کے ساتھ کریں۔ یہ نہ ہو کہ کبھی کریں اور کبھی نہ کریں بلکہ روزانہ پابندی کے ساتھ کریں۔

۱۔ اخر جہ مسلم: ۲۶/۱ کتاب صلوٰۃ المسافرین۔ باب فضیلۃ العمل الدائم۔ و بخاری: ۹۵۷/۲

کتاب الرقاق باب القصد والمداومة على العمل.

۲۔ اخر جہ البخاری: ۹۵۷/۲ باب القصد والمداومة على العمل۔ اسی طرح ایک اور روایت میں حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے پوچھا گیا کہ نبی کریم ﷺ کا عمل کس طرح تھا آیا کوئی خاص دنوں کی ساتھ مخصوص تھا؟ تو فرمایا: لَا كَانَ عَمَلُهُ دِيْمَةً وَأَيُّكُمْ يَسْتَطِيْعُ مَا كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَسْتَطِيْعُ۔ ۳۔ اخر جہ اتحاف: ۵۸۰/۸۔

## بعض اعمال پر آپ ﷺ کی مداومت نہ فرمانے کی حکمت!

نبی کریم ﷺ نے بعض اعمال خود دوام کے ساتھ نہیں کیے، اس کی بڑی وجہ یہ ہے کہ اگر آپ ﷺ ان اعمال پر مداومت فرماتے تو وہ امت کے لئے قانون بن جاتا جس پر عمل کرنا امت کے لئے واجب ہو جاتا اور اس سے امت پر مشقت آتی۔ اسی لیے نبی کریم ﷺ نے تین دن تراویح پڑھی ہے کہ اگر میں اس پر مداومت کروں تو یہ امت پر واجب ہو جائے گی۔ اس طرح کئی اعمال نبی کریم ﷺ نے ایک مرتبہ ادا فرمائے ہیں اور امت کو یہ ترغیب دی ہے کہ یہ کرنے کی چیز ہے لیکن خود آپ ﷺ نے مداومت نہیں فرمائی۔ اس لیے کہ آپ ﷺ امت کو مشقت سے بچاتے تھے کہ کہیں یہ عمل امت پر واجب نہ ہو جائے۔ اس لیے بعض اعمال پر آپ ﷺ کے مداومت نہ فرمانے سے یہ نتیجہ اخذ نہیں کرنا چاہیے کہ چونکہ اس عمل پر آپ ﷺ سے مداومت ثابت نہیں ہے اس لیے اس پر مداومت کرنا اچھی بات نہیں۔ یہ نتیجہ اخذ کرنا غلط ہے کیوں کہ اگر آپ ﷺ ان اعمال پر بھی دوام فرمادیتے تو امت پر وہ تمام اعمال واجب ہو جاتے۔

دوام عمل کی بڑی برکتیں ہیں۔ حضرت والا کا یہ بیان فجر کی نماز کے بعد ہوا تھا چونکہ فجر میں عام طور سے نیند کا غلبہ ہوتا ہے اس لیے کچھ ساتھیوں کو سونار پچھہ کر حضرت والا نے زور سے فرمایا کہ ”جاگ جاؤ! ساتھ ہی ایک لطیفہ بھی سنایا جس سے مجمع ہشاش ہوا اور سستی جاتی رہی۔ ذیل میں وہ لطیفہ نقل کیا جاتا ہے جس میں اس وقت کی مناسبت سے مزاج بھی موجود تھا اور ایک اہم تین بھی کہ کام کے وقت سونے والوں کا عموماً نقصان ہو جاتا ہے یہ لطیفہ غالباً پشتو زبان کی کسی کہاوت کا پس منظر ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ ”سونے والوں کے نرکٹے ہوتے ہیں۔“

## لطیفہ: ”سونے والوں کے نرکٹے ہوتے ہیں!“

دوسو تین تھیں دونوں کی ایک ایک بھیں تھی اور اللہ کی شان دونوں بھیں بھیں بچھے جنے والی تھیں۔ اب بھیں والوں کے ہاں یہ ترتیب ہے کہ مادہ یعنی کٹی کو زیادہ پسند کرتے ہیں بہبعت نرکٹے کے۔ کیوں کہ مادہ سے اور بچے ہوتے ہیں اسی طرح وہ دودھ بھی دیتی ہے۔ اس لیے ان فوائد کے پیش نظر لوگ کٹی یعنی مادہ کو زیادہ پسند کرتے ہیں۔

بہر حال ان دونوں عورتوں میں سے ایک عورت سورہ تھی اب اللہ کی شان کے جو عورت سورہ تھی اس کی بھینس نے مادہ یعنی کٹی کو جنا اور جو جاگ رہی تھی اس کی بھینس نے نزکتا جنا۔ چوں کہ بھینس والے مادہ کو پسند کرتے ہیں اس عورت نے جلدی سے اپنا کٹا سونے والی عورت کی بھینس کی طرف کیا اور کٹی یعنی مادہ کو اپنی طرف کر دیا۔ جب صحیح ہوئی تو وہ سونے والی عورت بھی جاگ اٹھی جانے کے بعد دیکھا کہ اس کی بھینس کے پاس کٹا کھڑا ہوا ہے یعنی نر۔ وہ عورت بہت پریشان ہوئی چنانچہ اس دوسری عورت کے پاس گئی دیکھا تو اس کے ہاں مادہ بھی کھڑی ہے افسوس کے ساتھ ان سے کہنے لگی کہ ہائے بہن! تمہارے ہاں کٹی ہو گئی ہے میرے ہاں تو کٹا ہے تو وہ عورت کہنے لگی کہ ہاں بہن! ”سونے والوں کے نزکے ہوتے ہیں۔“ مطلب یہ ہے کہ اگر وہ اس وقت نہ سوتی تو کٹی اسے مل جاتی کیوں کہ اس کی بھینس نے تو کٹی ہی کو جنا تھا مگر اس کے سو جانے کا نقصان یہ ہوا کہ وہ دوسری عورت شرارت کر گئی۔ تو سونے کا بہر حال نقصان ہی ہوا۔ پھر حضرت والا نے ارشاد فرمایا: سونا صرف راحت اور نشاط کے لیے ہوتا ہے تاکہ عبادت میں قوت پیدا ہو۔ سونا سونے کے لینے نہیں ہوتا۔ بہر حال دوام عمل کی بڑی برکات ہیں۔

**دوام عمل سے نتائج برآمد ہوتے ہیں!**

دوام عمل سے نتائج برآمد ہوتے ہیں۔ کبھی عمل ہوئی نہ ہواں سے نتیجہ برآمد نہیں ہوتا۔ میں نے حضرت شیخ (مراد قطب الاقطاب، ریحانۃ اللہ) ہر شیخ الحدیث حضرت افریس مولانا محمد رکریا صاحب مہاجر مدینی نور اللہ مرقدہ ہیں) کو خط میں اپنے حالات لکھے۔ کئی خطوط میں نے حضرت کو نتیجہ دیئے تھے۔ سارے خطوط (خلافت) اجازت ملنے کے بعد ہی لکھے ہیں۔ اس سے پہلے میں نے خط ہمیں لکھا چونکہ حضرت شیخ نے مجھے اجازت جلدی دی تھی اس لیے پہلے خط کا موقع ہی نہ ملا۔ حضرت مجھے بار بار خط کے جواب میں یہ لکھتے تھے کہ: ””ممکن ہے اس پر پابندی سے خوشی ہوئی اور معمولات پر پابندی کرنا ترقی کا زینہ ہے۔““ میں نے بار بار درخواست بھی کی کہ مزید ذکر دیا جائے۔ حضرت شیخ نے فرمایا نہیں: اتنا ہی کافی ہے (یعنی صرف ۳ مسنون تسبیحات) حضرت شیخ رحمہ اللہ تعالیٰ زیادہ لمبے اذکار کے قائل نہ تھے کہ آدمی اتنا وظیفہ کرے اتنا ذکر کرے بلکہ حضرت شیخ رحمہ اللہ تعالیٰ کی خواہش ہوتی تھی کہ بس آدمی ٹھیک چلے بس اتنا ہی کافی ہے یہ

نہیں کہ خواہ مخواہ لمبے وظیفے کرے۔

مجھے مسنون تسبیحات بتائیں تھیں۔ وہ میں ہر تسبیح ۳۰۰ مرتبہ کر لیا کرتا تھا۔ حضرت شیخ رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے تھے کہ بس یہی ٹھیک ہے۔ بہر حال میں یہ عرض کر رہا تھا کہ حضرت نے مجھے بار بار لکھا کہ: ””معمولات پر پابندی ترقی کا زینہ ہے۔“”

یاد رکھیں! یہاں کربو غیر شریف، خانقاہ دارالایمان والائقہ اور جامعہ زکریا میں جو اعمال رمضان المبارک میں ہوتے ہیں، رمضان کے بعد بھی یہاں یہی اعمال ہوتے ہیں۔ یہی صلوٰۃ تسبیح اور دیگر اعمال مثل اشراق، وچاشت، تہجد، اوابین کے، اس طرح، سورہ یاسین و سورہ ملک کا اہتمام نیز درود شریف کا حلقہ اور اسماے حسنی کا ذکر نیز دوازدہ تسبیحات کا تفصیلی انفرادی ذکر اور اجتماعی تعلیمات کا اہتمام ہوتا ہے۔ خانقاہ میں صلوٰۃ تسبیح لازم ہے۔ لازم کا مطلب نہیں کہ تسبیح لازم ہے بلکہ لازم سے مراد لزوم انتظامی ہے تاکہ عادت بن جائے نیک کاموں کی اور اچھے کاموں کی۔ یہاں خانقاہ میں ان اعمال پر پابندی کروانے سے مقصود یہ ہے کہ عام طور پر چالیس دن جب ایک عمل پر انسان کو دوام مل جاتا ہے تو آگے جا کر وہ شخص اپنے ماحول میں بھی اس عمل کو کر سکے گا۔ اس لیے یہاں ایسے اعمال کرائے جاتے ہیں جو عام طور پر آدمی ہر جگہ سکتا ہے۔

دوامِ عمل سے استقامت نصیب ہوتی ہے!

دوامِ عمل سے انسان کے اندر استقامت پیدا ہوتی ہے۔ کیوں کہ انسان کے اوپر مختلف قسم کے حالات آتے ہیں۔ کبھی دل چاہتا ہے کہ نیک عمل کروں اور کبھی دل نہیں چاہتا، تو اگر عمل پر دوام ہوگا تو انسان ہر حال میں عمل کرے گا خواہ دل چاہے یا نہ چاہے اسی کا نام استقامت ہے استقامت بڑی دولت ہے، کرامت استقامت کے پاؤں میں پڑی ہوئی ہے۔ مشائخ فرماتے ہیں:

”الاِسْتِقَامَةُ فَوْقَ الْكَرَامَةِ“

”استقامت (باعتبار قدر و قیمت اور فوائد کے) کرامت سے بڑھ کر ہے۔“

دوامِ عمل کے فائدے کی دو حسی مثالیں!

اگر استقامت حاصل ہو گئی تو بڑی چیز حاصل ہو گئی، کیا آپ نے دیکھا نہیں ہے کہ مثلاً ایک علاقہ ہے

جس پر روزانہ کچھ شبنم گرتی ہے، کبھی کبھی بارش بھی ہوتی رہتی ہے تو اس علاقے کی فصل اچھی ہوتی ہے (اس کے برخلاف) اگر کسی علاقے میں دفعہ بہت ساری بارش ہو جائے اور پھر اس کے بعد پورے سال بالکل بھی بارش نہ ہو تو اس طرح نصلی تیار نہ ہو گی بلکہ خراب ہو گی۔

ایک عام غلط فہمی کا ازالہ!

اسی طرح اگر کسی شخص نے ایک دن لاکھوں کی تعداد میں ذکر کیا یعنی سال بھر کا ذکر ایک ہی دن میں کر ڈالا اور پھر پورا سال غافل رہا تو ایسا شخص غافل ہی رہے گا اس کے بجائے اگر وہ شخص اس ذکر کو سال بھر پر تقسیم کر ڈالے اور روزانہ مثلاً صرف چند مرتبہ ہی لفظ اللہ کا ذکر کر کے یا اللہ اللہ کا ورد کرے تو اس کا فائدہ پہلے سے زیادہ ہو گا۔ غرض یہ کہ اس طرح کرنے سے فائدہ زیادہ ہو گا۔ اس میں کبھی کبھی آدمی کو مغالطہ ہو جاتا ہے کہ مثلاً روزانہ عمل کا مزہ نہیں آتا تو اس سے وہ یہ سمجھ بیٹھتا ہے کہ شاید فائدہ بھی نہ ہو حالانکہ بات ایسی نہیں ہے میرے ایک ساتھی نے مجھے بتایا ہے کہ میں روزانہ تہجد نہیں پڑھتا، اسی طرح ذکر بھی روزانہ نہیں کرتا اور دیگر نوافل وغیرہ کا بھی یہی حال ہے کہ روزانہ نہیں بلکہ کبھی پڑھتا ہوں اور ساتھی یہ بھی بتایا کہ ایسا اس لیے کرتا ہوں کہ کبھی کبھی کا جو مزہ ہونا ہے وہ روز روز نہیں ہوتا۔ اصولاً تو اگرچہ یہ بات غلط ہے لیکن بظاہر یہ بات صحیح بھی ہے کہ کبھی کبھی عمل کا مزہ ہوتا ہے جسے گوشت کبھی کبھی کھائیں تو مزہ ہوتا ہے روز روز کھائیں تو مزہ تو درکنار آدمی اکتا جاتا ہے۔ ہمارے ساتھی کو مغالطہ تھا کہ یہ اعمال کا کبھی کبھی کرنا شاید اچھی بات ہے، حالانکہ یہ غلط ہے۔ مثلاً آپ نے دیکھا ہو گا کہ مکمل اندر ہجرا ہے پھر ایک دم روشنی ہو جائے تو انسان کو ایک گونہ خوشی ہوتی ہے۔ پھر وہ روشنی برقرار رہے تو کیا خوشی بھی بار بار ہو گی نہیں بلکہ ایک بار ہی خوشی ہو گی پہلی مرتبہ میں یہ بات آپ کوئی چیزوں میں نظر آئے گی کہ مثلاً پہلی مرتبہ تا خوشی ہوتی ہے پھر بار بار نہیں ہوتی بلکہ وہی خوشی برقرار رہتی ہے بس اس کا احساس پہلے جیسا نہیں رہتا آپ عطر کو دیکھیں اچھے سے اچھا عطر ہوتا ہے آدمی جب لگاتا ہے تو لگاتے ہی خوبیوں کے بھنپھو کے محسوس ہوتے ہیں لیکن اگلے ہی لمحے اس میں بتر رنج کی آنا شروع ہو جاتی ہے یہاں تک کہ وہ خوبیوں ہونے کے برابر ہو جاتی ہے حالانکہ خوبی موجود ہوتی ہے لیکن اس کا احساس ختم ہو جاتا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ انسان اس چیز کا عادی بن

جاتا ہے۔ تو اس کے مزے کا اس کو احساس نہیں ہوتا لہذا تہجد وغیرہ اور دیگر اعمال کو بھی کبھی کر لینے میں جو مزہ آتا ہے وہ مزہ ہمیشہ ان اعمال کو کرتے رہنے میں بھی ہوتا ہے لیکن دوام کی وجہ سے وہ مزاحم سوں نہیں ہوتا۔

### دوام عمل غیر محسوس طور پر پراثر کرتا ہے!

عمل پر مداومت غیر محسوس طور پر پراثر کرتی ہے ایک نیل کے نیچے پتھر ہوتا ہے اس پتھر سے ہمیشہ ایک ایک قطرہ ٹپکتا ہے اس پر ان قطروں کا غیر محسوس طور پر پراثر ہوتا ہے جو بظاہر نظر نہیں آتا لیکن کچھ عرصہ کے بعد پتھر میں نشان پڑ جائے گا اگر ان تمام قطرات کو جمع کیا جائے اور اس پتھر پر یکبار کی گرایا جائے تو اس پر کوئی نشان نہ ہوگا اسی طرح دوام عمل کا اثر بہت گہرا ہوتا ہے۔ بہر حال! دوام عمل کا آپ اہتمام کریں۔

### دوام عمل کو حاصل کرنے کا طریقہ!

آپ اہتمام کیے کریں گے یہ آپ شریعت کے اصولوں سے سبق یکھیں۔ مثلاً شریعت میں جو چیز فرض ہے جیسے نماز، روزہ، حج، بکوہ وغیرہ اگر وہ رہ جائے تو پھر کیا کیا جاتا ہے؟ قضا کی جاتی ہے مثلاً نماز رہ گئی تو اگلے وقت اس کی قضا کردی جاتی ہے اسی طرح آپ جو اعمال کرتے ہیں اگرچہ وہ فرض نہ ہوں مثلاً تسبیحات، تہجد اور دیگر نفلی اعمال تو اگر آپ یہ چاہتے ہیں کہ ان اعمال پر اہتمام کے ساتھ مداومت رہے تو پھر آپ ان اعمال کے رہ جانے کی صورت میں ان کی قضا کر لیں۔ مثلاً آپ قضاۓ حاجت کے لیے بیت الحلا میں داخل ہوئے داخل ہونے کے بعد آپ کو یاد آیا کہ آپ نے دعائیں پڑھی اور سنت طریقے سے آپ داخل بھی نہیں ہوئے تو تب آپ یہ نہ سوچیں کہ چلواگلی مرتبہ خیال کرلوں گا بلکہ آپ مداومت عمل کو حاصل کرنے کے لیے فوراً اپس باہر آ جائیں اور صحیح طریقے کے مطابق داخل ہوں۔

### ایک پشتو کہاوت کا قصہ!

مندرجہ بالا بات کی مناسبت سے حضرت نے ایک پشتو کہاوت اور اس کے پس منظر کا واقعہ سنایا ذیل میں وہ کہاوت اور قصہ دونوں نقل کیے جاتے ہیں:

پشتو زبان میں ایک مخصوص علاقے میں یہ کہاوت ہے ”دانگئی نہ دانگئی“، اس کا مفہوم کچھ یوں ہے کہ یہ چھلانگ لگانا چھلانگ نہ لگانے کے برابر ہے اس لیے پھر سے چھلانگ لگاتا ہوں اس کہاوت کا قصہ یہ

ہے کہ کسی علاقے کے ایک شخص نے ندی پر سے پار ہونے کی نیت سے چھلانگ لگائی لیکن اللہ کی شان وہ پارنہ ہوا بلکہ ندی میں گر پڑا چھلانگ چھوٹی پڑگئی تھی تو اس نے ندی سے نکل کر دوبارہ اسی جگہ سے چھلانگ لگانے کی نیت کر لی اور ساتھ یہ کہا کہ ”دانگی نہ دانگی“ یعنی یہ پہلی چھلانگ لگانا چھلانگ نہ لگانا ہے اس لیے پھر سے چھلانگ لگاتا ہوں اسی طرح آپ بھی خلاف سنت عمل کو عمل شماری نہ کریں بلکہ از سر نو اسی عمل کو سنت کے مطابق کر گزریے اسی طرح اگر آپ مسجد میں خلاف سنت طریقہ کے ساتھ آئے تو یاد آنے پر آپ واپس باہر آ جائیں اور ٹھیک طریقہ سے مسجد میں داخل ہوں ایسا کرنے سے آپ کو استقامت نصیب ہو گی اور عمل کی اہمیت پیدا ہو گی اور آپ کے اندر پختگی پیدا ہو گی اور یاد رکھیں پہلی بھل ہی کام کا ہوتا ہے نہ کہ کچھ پہل ایسے ہی پختہ لوگ پسندیدہ ہوتے ہیں نہ کہ کچھ آدمی، کہ آج کچھ ہیں اور کل کچھ۔ پکے لوگ سب کو پسند ہوتے ہیں پکے لوگ وہ ہوتے ہیں جن میں استقامت ہوتی ہے۔ حق پر استقامت کو اللہ تعالیٰ جل جلالہ نے سراہا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ﴾ (القراءہ: ۱۵۳) (بیان القرآن)

”بلاشبہ حق تعالیٰ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہتھی ہیں۔“ (بیان القرآن)

اسی طرح اللہ کا ارشاد ہے:

﴿وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ﴾ (آل عمران: ۱۴۶) (بیان القرآن)

صابرین یعنی ڈٹ جانے والے۔ توجو اعمال پر نہیں ڈٹتے وہ میدان میں کیسے ڈٹیں گے۔ جو نماز، ذکر واذکار وغیرہ پر نہیں ڈٹ سکتے تو یہ آدمی ایسا ہے کہ اس میں ڈٹ جانے کی خوبی ہی نہیں ہے۔ اس لیے کوشش کریں کہ جو اعمال بھی آپ کریں تو ان پر مداومت کریں۔ ان شاء اللہ کسی نہ کسی وقت فائدہ محسوس ہو گا دوامِ عمل کا اور عمل کا اصل فائدہ تو آخرت ہی میں نظر آئے گا، اس مداومتِ اعمال کا آپ کے اخلاق پر بھی اثر ہو گا۔ اور جو لوگ اعمال پر مداومت نہیں کرتے ان کے اخلاق میں بھی کچا پن موجود ہوتا ہے۔ یاد رکھیں! جو آدمی عمل پر مداومت کرے گا وہ ہمیشہ باکردار ہو گا۔

## تیسری مجلس

”خوف“ انسان کے لیے مفید ہے!

نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم اما بعد!

اللہ تعالیٰ رب العالمین جل جلالہ نے انسان کے اندر بہت اچھے مادے رکھے ہیں اور وہ انسان کے لیے از خد ضروری ہیں۔ ان میں سے ایک ”خوف“ بھی ہے۔ خوف وہ صفت ہے جو کہ اللہ رب العالمین نے انسان کے اندر رکھی ہے، خوف بہت مفید چیز ہے، اس کی وجہ سے آدمی اپنی حفاظت کرتا ہے۔ آپ دیکھتے ہیں کہ مثلاً آپ ایک پہاڑی پر جا رہے ہیں، درمیان میں کہیں شگاف یا ڈھلان ایسی ہے جہاں سے گرنے کا خطرہ ہے تو وہاں آپ کیسے گزرتے ہیں؟ آرام سے گزرتے ہیں کہ کہیں گرنے جاؤں۔ اسی طرح ہر وہ جگہ جہاں سے انسان کو خطرہ ہوتا ہے تو وہاں انسان احتیاط کرتا ہے۔ مثلاً کسی جگہ آپ نے دیکھا کہ سانپ ہے اب آپ خوف کی وجہ سے یا تو لٹھی اہالی سے ماریں گے تاکہ آپ اپنا دفاع کر سکیں یا پھر آپ وہاں سے بھاگیں گے۔ چھوٹے بچوں کو آپ دیکھیں کہ ان میں سن شعور سے پہلے عام طور سے خوف نہیں ہوتا ہے تو وہ سانپ کے ساتھ کھلیں گے۔ الغرض یہ کہ خوف بڑی مفید چیز ہے۔ اس خوف کی وجہ سے آدمی دنیا کی تکلیف اور نقصان سے اور موت کے بعد عذاب قبر اور عذاب جہنم سے نجات ملتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسُ عَنِ الْهَوَىٰ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمُأْوَىٰ ۵۰﴾ (الثُّرْعَةُ: ۴۰، ۴۱)

اور جو شخص (دنیا میں) اپنے رب کے سامنے کھڑا ہونے سے ڈرا ہوگا اور نفس کو (حرام) خواہش سے روکا ہوگا۔ سو جنت اس کا ٹھکانا ہوگا۔“ (بیان القرآن)

اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں جس کے اندر خوف ہوگا وہ اپنی خواہشات و ہواۓ نفس سے رکے گا۔ جہنم خطرے کی جگہ ہے۔ خوف کی وجہ سے رکا تو خوف نے جنت پہنچادیا۔ تو عرض یہ کہ رہا تھا کہ یہ خوف بڑی مفید چیز ہے۔

وہ خوف مفید ہے جو اعتدال کے درجے کا ہو!

ایک ہے خوف کو اپنے اوپر مسلط کرنا۔ اسے ”وہم“ کہتے ہیں۔ یاد رکھیں جو چیز بھی اپنے حدود سے بڑھ جاتی ہے وہ بداخلاتی بن جاتی ہے مثلاً خوف کو ہی لے لیں خوف درحقیقت یہ ہے کہ انسان اپنے خالق سے ڈرے اور اس ڈر کے نتیجے میں خالق کے احکامات کی بجا آوری کرے اس حقیقی خوفِ مذکور کے برخلاف جو لوگ خوف اپنے اوپر مسلط کیے رکھتے ہیں وہ لوگ اس نعمت کو والا استعمال کرتے ہیں کیوں کہ خوف کا اصل مقصود تو یہ ہے کہ اس کی وجہ سے انسان دنیوں کی تکالیف اور نقصانات سے اپنے آپ کو بچائے رکھے نیز اللہ تعالیٰ کو ناراض کرنے سے اور گناہ والے کاموں سے بچتا ہے اور جو لوگ ایک طرح کا خوف اپنے اوپر مسلط کیے رہتے ہیں عام طور سے وہ دنیا کا اور دنیا کی چیزوں کا اور ان چیزوں کے زوال وغیرہ کا خوف بے جا ہوتا ہے اس لیے اس مفید چیز کو بے جا طور اپنے اوپر مسلط کر کے غیر مفید بنا دیتے ہیں۔ پھر اگر اس مسلط کردہ خوف کے ساتھ آپ نے ”وہم“ کو بھی ملا دیا تو اس سے نقصانات میں مزید اضافہ ہو گا۔

ٹینشن اور ڈپریشن کی حقیقت اور اس کا آسان ترین علاج!

آج کل یہ خوف کو خود پر مسلط کرنے کی بڑی بیماری ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ دل اللہ کے خوف اور فکر آخرت سے خالی ہو گئے ہیں کیوں کہ جس دل میں اللہ کا خوف اور فکر آخرت پیدا ہو جاتی ہے تو پھر اس دل میں دوسری خوف مخلوق کا اور دوسری فکر پیدا نہیں ہوتی۔ اللہ تعالیٰ کسی پر دنیوں کو جمع نہیں فرماتے۔ بلکہ انسان کو ہمیشہ ایک ہی غم سے واسطہ پڑتا ہے یادِ دنیا کا غم ہو گایا آخرت کا۔ بہر حال! وہم آج کل کی بڑی بیماری ہے۔ اس وہم کو ”ٹینشن اور ڈپریشن“ کہتے ہیں۔ یہ بیماری کیسے بنتی ہے یہ بیماری ہمیشہ وقت سے پہلے مستقبل کو خود پر سوار کرنے سے بنتی ہے کہ آدمی یہ سوچے کہ آگے چل کر میں کیا کھاؤں گے؟ یہ یوں بچے کیا کھائیں گے۔ تمہارے بیوی بچے فقیر کب ہو گئے کہ تم کو فکر لگی ہوئی ہے؟

اسی طرح یہ سوچنا کہ یہ بچے بڑے ہوں گے ان کی شادی کا کیسے انتظام کروں گا یہ خوف قبل از وقت ہے۔ یہ پریشانی اس لیے آئی کہ ہم نے بچوں کو وقت سے پہلے بڑا اور جوان سمجھا اور پریشان ہو گئے۔ یہ خوف مسلط کرنا ہے۔ یہ اس لیے ہے کہ دل میں اگر وہ اللہ کا خوف ہوتا تو یہ سب خوف نہ ہوتے۔ اسی طرح

یہ فکر کہ نوکری ختم ہوئی تو میں کیا کروں گا۔ میرا تو اور کوئی کام ہی نہیں ہے۔ یہ سب غلط فقہم کے خیالات اور بے کار فقہم کی سوچیں ہیں، خواہ مخواہ خود کو پریشان کرنے والی سوچیں ہیں ان سے بہر صورت بچنا چاہئے غیر مسلموں، فاسق، فاجروں میں تو یہ بیماری پہلے سے تھی کہ مثلاً میرے بچے بڑے ہو کر جب ان کی شادی ہو گئی تو یہ کیا کھائیں گے، کہاں سے کھائیں گے اب مسلمانوں بلکہ بظاہر دیندار نظر آنے والوں میں بھی یہ بیماری آگئی ہے کہ یہ بچے بڑے ہو کر کہاں سے کھائیں گے۔ یہ سوچو کہ یہ بچہ ابھی بھی تو کھا رہا ہے تو یہ اس وقت کہاں سے کھا رہا ہے اللہ کے خزانوں سے کھا رہا ہے تو آئندہ بھی یہ اللہ کے خزانوں سے کھاتا ہی رہے گا آپ کیوں بلاوجہ کی مفت پریشانیاں مول رہے ہیں جو خدا اس کو ابھی دے رہا ہے تو جب یہ بڑا ہو گا توب وہ خدا اور بھی دے گا۔ اس لیے فکر مت کریں اور ڈریں بھی نہیں۔ اندر سے نہ ڈریں۔ یعنی اپنے اندر سے خوف کو دور کر دیں کیوں کہ آپ جب بھی گروگے ہمیشہ اپنے اندر سے گروگے، باہر سے آپ کو کوئی بھی نہیں گرائے گا آپ لوگرانے والا آپ کا ”اندر“ ہو گا۔ اپنے اور خوف مسلط نہ کریں بلکہ یوں سوچیں کہ جو بھی ہو گا دیکھا جائے گا۔ جب ہم سب کو یہ معلوم ہے کہ ہمارا رب اللہ تعالیٰ جل جلالہ ہے اور وہ ہمارا خیر خواہ ہے تو پھر بھلا کیا ہمیں کوئی نقصان پہنچا سکتا ہے؟ ہرگز نہیں البتہ تم اپنے نفس سے ڈرتے رہا کرو آپ کا نفس آپ کو اللہ تعالیٰ سے دور نہ کر دے۔

### غیر ضروری خوف کے نقصان دہ ہونے کی ایک فرضی مثالی سے دلچسپ وضاحت!

غیر ضروری خوف کے نقصان دہ ہونے کی بات پر مجھے ایک افسانہ یاد آیا۔ ہیضہ ایک بیماری ہے وہ ایک مرتبہ اونٹ پر سوار کہیں جا رہی تھی، راستے میں اسے دیہاتی ملا۔ دیہاتی نے ہیضے سے پوچھا کہ تو کون ہے؟ ہیضے نے جواب میں کہا میں ہیضہ ہوں! دیہاتی نے پوچھا کہ کہاں جا رہی ہو؟ ہیضے نے کہا کہ عراق جا رہی ہوں۔ دیہاتی نے کہا کہ تم عراق کس لئے جا رہی ہو کیوں کہ تم تو آفت ہی آفت ہو کوئی خیر تمہارے اندر ہے؟ ہی نہیں تو پھر تمہارے عراق جانے کا کیا مقصد؟ چونکہ ہیضہ ایک مہلک اور جان لیوا بیماری ہے اس لیے اس نے کہا کہ میں عراق جا کر بیس ہزار آدمیوں کو ماروں گی۔ بہر حال! ہیضہ کی بیماری عراق چل گئی پھر کچھ عرصے بعد وہاں سے واپس آ رہی تھی۔ اس دوران یہ خبر مشہور ہو گئی کہ عراق کے اندر ہیضے کی بیماری لگنے

سے ایک لاکھ آدمی انتقال کر گئے۔ اس دیہاتی نے بھی کہیں سے یہ بات سن لی وہ سوچنے لگا کہ ہیضہ تو بڑی جھوٹی ہے جاتے وقت تو وہ کہہ رہی تھی کہ میں بیس ہزار آدمی ماروں گی اب اس نے وہاں جا کر بجائے بیس ہزار کے ایک لاکھ آدمیوں کو مار دیا ہے چونکہ دیہاتی لوگ بڑے پکے دماغ اور پکی زبان کے لوگ ہوتے ہیں اس لیے اسے ہیضہ پر بڑا غصہ آیا جو لوگ پہاڑوں پر رہتے ہیں وہ لوگ عموماً مضبوط دماغ کے اور زبان کے بڑے پکے ہوتے ہیں۔

اس لیے وہ دیہاتی سوچنے لگا کہ میں واپسی پر ہیضہ سے ملوں گا کہ اس نے کیوں جاتے وقت مجھ سے غلط بیانی کی تھی خیر ہیضہ کی واپسی کے موقع پر ملاقات ہو گئی دیہاتی نے ملتے ہی سب سے پہلے یہی سوال کر ڈالا کہ تو نے تو بیس ہزار آدمیوں کے مارنے کا کہا تھا پھر وہاں جا کر تو نے ایک لاکھ بندے کیوں مار دیے۔ ہیضہ کی بیماری کہنے لگی کہ مارے دیہاتی بھائی! میں نے کوئی غلط بیانی نہیں کی ہے کیوں کہ میں تو سچ مجھ بیس ہزار آدمیوں کو مارنے گئی تھی اور نیس ہزار آدمیوں کو ہی مارا تھا باتی اسی ہزار آدمی خوف اور وہم سے ہی مرے ہیں کیوں کہ وہاں مشہور ہوا تھا کہ ہیضہ ہے ہیضہ ہے بس ڈر پوک قسم کے لوگ حوصلے ہارنے لگے اور مرنے لگے بیہاں تک کہ ہوتے ہوتے اسی ہزار آدمی صرف خوف سے ہی انتقال کر گئے۔

### خوف زائل کرنے کا طریقہ!

اس واقعہ کو سنانے سے مقصود یہی ہے کہ آدمی بلا وجہ خوف نہ کریں۔ جو واقعی خطرات ہیں ان سے تو احتیاط بر تین باقی فرضی خوف بالکل نہ کیا کریں خوف زائل کرنے کا ایک بہترین طریقہ یہ ہے کہ اللہ سے تعلق کو مضبوط کر لیں۔ ”ان شاء اللہ تعالیٰ“ اللہ سے تعلق ہر گم کا مداوا ثابت ہو گا۔

## چوتھی مجلس

بدزبانی اور بدگمانی سے بچئے!

اعوذ بالله من الشیطُن الرجیم

بسم الله الرحمن الرحيم

﴿وَقُلْ لِعِبَادِيْ يَقُولُوا اللَّتِيْ هِيَ الْحَسَنُ طِإِنَّ الشَّيْطَنَ يَنْزَعُ عَيْنَهُمْ طِإِنَّ الشَّيْطَنَ كَانَ

لِإِنْسَانٍ عَدُوًّا أَمْيَنَا﴾ (بنی اسرائیل: ۵۳)

”اور آپ (مسلمان) بندوں سے کہہ دیجئے کہ ایسی بات کہا کریں جو بہتر ہو شیطان لوگوں میں فساد ڈلادیتا ہے۔ واقعی شیطان انسان کا صریح دشمن ہے۔“ (بیان القرآن)

آپ کو میں نے پہلے ایک بات عرض کی تھی کہ بہت سے فتنوں کا، اڑائیوں کا اور جھگڑوں کا سبب اور بنیاد بدزبانی اور بدگمانی ہے مذکورہ بالآیت میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

اے پیغمبر! میرے بندوں سے کہو کہ وہ وہی بات کریں جو بہتر ہو بیشک شیطان آپس میں اڑادیتا ہے یقیناً شیطان انسان کا کھلا دشمن ہے۔

زبان کی حفاظت انتہائی ضروری ہے۔ نبی کریم ﷺ فرماتے ہیں:

”بدزبانی جس چیز میں، جس بات میں شامل ہو جاتی ہے اس کو بدنہ بنا دیتی ہے۔ (اس کے برعکس) جس چیز، (یا) بات میں حیا شامل ہو جاتی ہے تو وہ اسے خوش نہ بنا دیتی ہے۔“ ۱

بدزبانی جس بات میں بھی شامل ہو جاتی ہے اس بات کو گویا زہر بنا دیتی ہے۔ بدزبانی کے مقابلے میں نیک زبانی یعنی اچھی بات کا اپنا ایک مقام اور اپنا ایک اثر ہے یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے اچھی بات کو ہر ایسے مالی خیرات سے بھی بہتر قرار دیا ہے جس کے بعد بدزبانی اور احسان جتنا کام عاملہ ہو چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

اَ وَعْدَ اَنَسَ بْنَ اَنَسَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ مَا كَانَ الْفُحْشُ فِي شَيْءٍ إِلَّا شَانَهُ وَمَا كَانَ الْحَيَا

فِي شَيْءٍ إِلَّا زَانَهُ رواه الترمذی ج ۲ ص ۱۸ کتاب البر والصلة باب ماجأة الفحش.

﴿قُولٌ مَعْرُوفٌ وَمَغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِنْ صَدَقَةٍ يَتَبَعَهَا أَذَى﴾ (البقرة: ۲۶۳)

”(ناداری کے وقت) مناسب بات کہہ دینا اور درگز کرنا (ہزار درجہ) بہتر ہے ایسی خیرات (دینے) سے جس کے بعد آزار پہنچا جائے۔“ (بیان القرآن)

صدقے کا مقصد ہی یہ ہوتا ہے کہ انسان کا دل اچھا ہو دل خوش ہو، اب اگر آپ کسی کو کچھ مال دیتے ہیں پھر اس کے بعد اسے طعن دیتے ہیں، اس پر احسان جاتے ہیں اور اسے ذلیل کرتے ہیں تو پھر ایسے صدقے سے تو یہی اچھا اور بہتر ہے کہ آپ اسے مال وغیرہ اور صدقہ نہ دیں بلکہ اس صدقے کی جگہ صرف اس سے اچھی بات ہی کر لیں۔ جس صدقے کے پیچھے ایذا لگی ہوئی ہو، تکلیف لگی ہوئی ہو وہ صدقہ بر باد ہو جاتا ہے۔ بدگوئی پھوٹ پیدا کرتی ہے جو کہ شیطان کا کام ہے، اس کے ذریعہ شیطان لوگوں کے اندر غصہ، حسد، نفرت اور نفاق کا نجج بودیتا ہے۔ بہر حال زبان کی حفاظت بہت ضروری ہے زبان سے متعلق علماء کرام فرماتے ہیں:

”جِرْمُمَةُ صَعِيرٍ وَجُرْمَةُ كَبِيرٍ“

”زبان کا جسم چھوٹا ہے لیکن اس کا جرم بڑا ہے۔“

جرم جیم کے زیر کے ساتھ جسم کو کہتے ہیں لیکن وطن زبان سے کی جاتی ہے..... جھوٹ زبان سے بولا جاتا ہے..... کسی نے کسی کو قتل کیا ہو پھر آپس میں ان کے درمیان صلح صفائی ہو گئی ہو تو ورثاء کو بعض شرپسند قسم کے لوگ مقتول کا طعنہ دیتے ہیں کہ تم اگر واقعی بہادر ہو تو اپنے خلاف مقتول کا بدله لے لو چنا نچہ ان میں سے کوئی اٹھتا ہے اسلحہ اٹھاتا ہے اور صلح ہو جانے کے باوجود ان میں سے کسی کو قتل کر دالتا ہے اب دیکھیں یہ جرات اور جرم کس نے کروایا! زبان نے کروایا۔ غرض یہ کہ زبان کے جرائم بہت بڑے بڑے ہیں مثلاً: شیطانیت، چغلی، جھوٹ، غیبت، آدمیوں کو آپس میں اڑانا وغیرہ وغیرہ۔ اس لیے اس کی بڑی حفاظت کرنی چاہیے۔ آپ یہ نہ سوچیں کہ بات سے کیا ہوتا ہے؟ کیوں کہ انسان کی بات کا بڑا وزن ہے، مثلاً کوئی انسان زبان سے بیوی کو کہتا ہے تم کو ۳ طلاق، تو اس سے طلاق واقع ہو جائے گی۔ یہی شخص ایک عرصے تک روتا چلا تا رہتا ہے کہ میری شادی کراو! میری شادی کراو! شادی ہو بھی گئی اور قرض لے کر ۵ لاکھ روپے بھی

لگادیے اب کیا ہواغصے میں آگئے اور کہہ دیا تین طلاق، تو اس سے بیوی چلی گئی اب آپ بتائیں کہ بات میں کتنا وزن ہے۔ اسی طرح ایک آدمی کسی دوسرے آدمی کو دو گواہوں کی موجودگی میں یہ کہہ کہ میں نے اپنی لڑکی تمہیں دے دی ہے وہ آدمی یوں کہے کہ میں نے قبول کر لی اب دیکھیں یہ باتیں ہی ہیں لیکن ان کا اثر کیا ہوا اس کی لڑکی قبول کرنے والے کے گھر میں چلی جائے گی۔

### لقمان حکیم<sup>ؐ</sup> کا ایک واقعہ!

مشہور ہے کہ لقمان حکیم<sup>ؐ</sup> کو ان کے آقانے کہا کہ ایک بکری ذبح کر کے اس کے گوشت میں سے میٹھا ترین اور لذیذ حصہ لے آؤ! چنانچہ حضرت لقمان حکیم گئے، بکری ذبح کی اور اپنے آقانے کے لیے اس کی زبان لے کر حاضر ہوئے۔ بات آئی گئی ہو گئی دوسرے دن پھر آقانے لقمان حکیم سے کہا کہ بکری ذبح کر کے اس کے گوشت میں سے کڑوا ترین گوشت لے آئیں۔ چنانچہ وہ دوسرے دن بھی گئے، بکری ذبح کی اور زبان کا گوشت اپنے آقانے کے لیے لے کر آئے۔

آقانے جیران ہو کر کہا کہ دونوں مرتبہ آپ ایک ہی چیز لے آئے حالانکہ دو الگ الگ چیزوں کو لانا چاہئے تھا کیوں کہ مٹھا س اور کڑوا ہست آپ میں خدید ہیں تو جو میٹھا ہو گا اور ہو گا اور جو کڑوا ہو گا تو پھر آپ دو مرتبہ میں زبان ہی کو کیوں لائے اس میں کیا خاصی حکمت ہے۔ لقمان حکیم نے کہا کہ یہ زبان اگر اچھی اور زرم گفتار ہو جائے تو اس سے میٹھی چیز کوئی نہیں ہے اور اگر یہ بکری اور کڑوی ہو جائے تو اس سے بکری کوئی چیز نہیں ہے۔ بہر حال بذبانی سے بچیں۔ بذبانی کو ایک حدیث میں نفاق قرار دیا گیا ہے فرمان نبوی ﷺ کا مفہوم ہے کہ جو لوگ بذبانی کرتے ہیں وہ منافق ہیں۔ ۱

آپ ﷺ نے فرمایا:

((من صمت نجا)) ۲

۱: نبی کریم ﷺ نے منافق کی چار علامات بتائیں ان میں سے ایک یہ بھی بیان فرمایا کہ: ((وَإِذَا خَاصَمَ فَجَرَ)) ”جب جھگڑا کرے تو بذبانی کرے۔“

۲: اخر جهہ الترمذی: کتاب فی صفة القيامة: باب المؤمن یرى ذنبه و اخر جهہ احمد فی المسند

۱: والدارمی: ۲۹۹/۲ و ذکرہ الحافظ فی الفتح عن الترمذی: ۱/۳۱۳ و قال رواهہ ثقات .

”جو شخص خاموش ہو گیا وہ نجات پا گیا۔“

ایک دوسری حدیث میں وارد ہے جس کا مفہوم ہے کہ ”جس شخص کو اللہ اور اس کے رسول پر ایمان ہو وہ اپنی بات کہے ورنہ خاموش رہے۔“ اب بھر حال! میں یہ عرض کرنا چاہتا ہوں کہ آپ لوگ گھروں کو جائیں گے (یہ جملہ حضرت نے اس لیے ارشاد فرمایا کہ رمضان المبارک میں جو حضرت کے ہاں اصلائی چلے ہوتا ہے وہ ۷ اشعبان سے ۲۷ رمضان تک ہوتا ہے پھر ۷ رمضان کو وہ تمام احباب جو اعتصاف میں نہیں ہوتے وہ گھروں کے لیے روانہ ہوتے ہیں تو یہ بیان غالباً انہی اخیر کے دنوں میں سے کسی دن کا ہے اس لیے حضرت نے یہ فرمایا کہ ”آپ لوگ گھروں کو جائیں گے“، لوگوں سے ملیں گے اس لیے اپنی زبان کا خوب خیال رکھیں اس لیے کہ زبان کا زخم ٹھیک نہیں ہوتا تو اوار کا زخم ٹھیک ہو جاتا ہے۔

طعنہ کبھی بھی نہیں دینا چاہیے!

حضرت امام کسائی رحمہ اللہ تعالیٰ اور حضرت امام یزیدی رحمہ اللہ تعالیٰ دونوں مشہورقراء ہیں۔ امام کسائی رحمہ اللہ تعالیٰ کوفہ کے تھے۔ ایک دن یادوں الرشید رحمہ اللہ تعالیٰ کے دربار میں امام کسائی رحمہ اللہ تعالیٰ کو نماز پڑھانے کے لیے آگے کیا گیا، انہوں نے نماز شروع کر دی۔ غالباً مغرب کی نماز تھی۔ امام کسائی رحمہ اللہ تعالیٰ ”سورۃ الکافرون“ پڑھ رہے تھے تو پھنس گئے لیکن آنے لگی چنانچہ مجبوراً انہوں نے اس کے بعد کوئی دوسری سورت پڑھی، جب نماز مکمل کر کے انہوں نے سلام پھیر ا تو امام یزیدی رحمہ اللہ تعالیٰ نے کہا: ”کوفہ کے قاری کو سورۃ الکافرون میں اٹکن آگئی۔“ یعنی طعنہ دے دیا۔ پھر کچھ عرصے بعد اللہ تعالیٰ کی شان یہ ہوئی کہ امام یزیدی رحمہ اللہ تعالیٰ نماز پڑھانے کے لیے آگے ہو گئے، چنانچہ جب انہوں نے نماز شروع کی تو سورۃ الفاتحہ میں انہیں بندگ گیا یعنی اٹکن آنے لگی۔ اب مسئلہ یہ ہے کہ اگر آدمی کو سورۃ فاتحہ کے

۱۔ یہ حدیث شریف کا ایک حصہ ہے پوری حدیث اس طرح مذکور ہے: ((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلِكُرْمٍ ضَيْفَةٍ وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلِيَقْلُ خَيْرًا أَوْ يَصْمُمُ۔

رواه البخاري: ۹۵۷ / ۲ کتاب الرقاق: باب حفظ اللسان و مسلم: ۱ / ۵۰ کتاب الایمان باب الحث

علی اکرام الجار. والترمذی: ۲ / ۲۷ کتاب فی صفة القيامة: باب المؤمن برأ ذنبه.

بعد غلطی آنے لگے تو اس جگہ کو چھوڑ کر قرآن مجید کی کسی دوسری جگہ کو پڑھ لے تب بھی نماز ہو جائے گی لیکن سورۃ فاتحہ کا تو متبادل نہیں ہے کیوں کہ سورۃ فاتحہ خود واجب ہے اس لیے سورۃ فاتحہ کی تو دوسری سورۃ بھی قائم مقام نہیں مجبوراً انہیں سلام پھیرنا پڑا۔ چونکہ دل بینا تھا اس لیے فوراً اس غلطی کے سبب پرتنبیہ بھی ہوئی اور یہی اللہ والوں کی شان ہوتی ہے چونکہ وہ معصوم نہیں ہوتے اس لیے ان سے خط اسرزد ہو بھی جاتی ہے لیکن انہیں فوراً پرتنبیہ ہو جاتی ہے جس کی برکت سے وہ فوراً نادم ہو کرتا ہب ہو جاتے ہیں چنانچہ سلام پھیرتے ہی امام بیزیدی رحمہ اللہ تعالیٰ فرمائے لگے:

اَحْفَظُ لِسَانَكَ لَا تَقُولُ فَتَبَّالِي

اَنَّ الْبَلَاءَ مُوَكَّلٌ بِالْمَنْطِقِ

”زبان کی حفاظت کرو زیادہ بتیں نہ کرو، آزمائش میں پڑھاؤ گے کیوں کہ بلا میں مصیبیں بولنے کے ساتھ اٹکی ہوئی ہیں۔“

حدیث میں آتا ہے:

((الْمُسْلِمُ مَنْ سَلَمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ أَسْلَمَهُ وَيَدَهُ))

”کامل مسلمان وہ ہے کہ جس کی زبان سے اور ہاتھوں سے لوگ محفوظ ہوں۔“ ۱

ہمیشہ بات کرنے سے پہلے سوچا کریں!

اس لیے آپ جب بھی کوئی بات کریں پہلے سوچیں کہ یہ بات جائز ہے یا ناجائز۔ اگر وہ بات ناجائز ہے تو اسے چھوڑ بھی دیں اور اگر جائز ہے ساتھ اس میں فائدہ بھی ہے کہ لایتھی بات نہیں ہے تو پھر آپ سوچیں کہ بات کس طرح کروں یعنی اس کے انداز کے بارے میں سوچیں کہ یہ بات کس انداز سے کرو، انداز بھی جب پیارا ہو تو بہت اثر کرتا ہے مثلاً کسی آنے والے سے کھانا کھانے کا کہنا ہے تو اس کے کئی انداز ہو سکتے ہیں مثلاً ایک انداز یہ ہے کہ آپ آئیں ہمارے ساتھ کھانا کھائیں ایک انداز یہ ہے کہ آپ پوچھیں

۱۔ اخر جه البخاری: ۱/۲ کتاب الایمان: باب ای اللہ اسلام افضل۔ و مسلم: ۱/۲۸ کتاب الایمان باب تفاضل اللہ اسلام و ای امورہ افضل و اخر جه نسائی: ۲/۲۷ کتاب الایمان و شرائعہ: باب ای اللہ اسلام افضل۔

مثلاً کیا آپ ہمارے ساتھ کھانا کھائیں گے؟ ایسا نہیں کہنا چاہیے کیوں کہ اس میں اندیشہ ہے کہ مہمان اگر ایسا ہو کہ وہ آپ سے زیادہ بے تکلف نہ ہو تو وہ کبھی بھی نہیں کہے گا کہ ہاں کھاؤں گا بلکہ وہ تو نفی میں جواب دے گا۔ لیا یہ کہ وہ آپ سے بے حد بے تکلف ہو پھر اس طرح سے سوال کرنے میں کوئی مضافات نہیں ہے ورنہ وہ تو شرم کی وجہ سے کہے گا نہیں۔ آپ مہمان کو اختیار نہ دیں یعنی سوال نہ کریں کہ کھائیں گے؟ بلکہ یوں کہیں کہ ”آئیں ہمارے ساتھ کھانا کھائیں۔“ مہمان سے کبھی بھی یہ نہ پوچھیں کہ کھانا کھاؤ گے؟ اگر کبھی کسی مصلحت کی وجہ سے پوچھنا ہی پڑے تو پھر انداز اچھار کھیں۔ حضرت سیدنا ابراہیم علیہ السلام کے پاس مہمان فرستہ آئے۔ جب وہ تشریف فرمائے تو حضرت ابراہیم علیہ السلام ان سے پوچھے بغیر ان کے کھانے کی ترتیب بنانے لگے چنانچہ تھوڑی ہی دیر میں آپ علیہ السلام نے پھر کوڈنگ کیا اور بھون کر ان کے سامنے لے آئے۔ ادیکھیں یہ ہے انبیاء علیہم السلام کی عادت اور ان کے اخلاق۔

بعض اوقات شبہ ہوتا ہے کہ شاید مہمان نے کھانا کھالیا ہو گا اس لیے احتیاط پوچھنے کی ضرورت محسوس کی جاتی ہے تب ایسے موقع پر پوچھنے کی صورت یوں ہے کہ آپ ان سے کہیں کہ آپ تشریف رکھیں میں کھانا لے آتا ہوں۔ اب اگر مہمان نے کھانا کھالیا ہو گا تب وہ آپ کو منع کر دے گا اور اگر نہیں کھایا ہو گا تو پھر آپ کھلادیں آپ بات اس اندر سے نہ کہیں کہ آپ کے ساتھ بیٹھنے والے شرمندہ ہوں، ذلیل ہوں، رسوا ہوں بلکہ ان ساتھیوں کی ہر طرح سے رعایت رکھیں اور ناب پ قول کر جملے استعمال کریں۔

### واقعہ!

ایک مرتبہ کی بات ہے کہ مجھے اور میرے ایک ساتھی کو اسلام آباد سے کراچی کی فلائیٹ میں جانا تھا۔

چونکہ ہمارے پاس وقت کم تھا اس لیے ہم صبح نکلے اور جلد سے جلد ایئر پورٹ پہنچنے کے لیے تیزی کے ساتھ

۱۔ ﴿هَلْ أَتَكَ حَدِيثُ صَيْفِ إِبْرَاهِيمَ الْمُكَرَّمِينَ ۵۰ إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَّمَ قَوْمُ مُنْكَرُونَ ۵۰ فَرَأَغَ إِلَيْهِ أَهْلِهِ فَجَاءَهُ بِعُجْلٍ سَمِينٍ ۵۰﴾ (الذریت: ۲۲)

(ترجمہ): ”کیا آپ تک ابراہیم علیہ السلام کے معزز مہمانوں کی حکایت پہنچی ہے؟ جب کہ وہ ان کے پاس آئے پھر (ان کو) سلام کیا (انہوں نے بھی) کہا سلام (یہ) انجان لوگ (تھے) پھر آپ اپنے گھر کی طرف چلے اور فربہ پھر اے آئے پھر اے ان کے پاس لا کر کھا۔“

سفر شروع کیا۔ چونکہ وقت کم فاصلہ زیادہ تھا اس لیے ہمیں جلدی تھی، اللہ کی شان راستے میں پولیس والے نے روکا۔ میرے ساتھی نے پولیس والے سے کہا: ”آپ بے شک ہماری تلاشی لے لیں لیکن براہ مہربانی تھوڑی سی جلدی لے لیں کیوں کہ ہماری فلاٹیٹ کا ٹائم ہونے والا ہے خطرہ ہے کہ کہیں درینہ ہو جائے۔ پولیس والے نے یہ بات سنتے ہی ہمیں تلاشی لیے بغیر ہی چھوڑ دیا یہ اچھے انداز کی برکت تھی آگے حضرت نے تو اخغا فرمایا کہ اگر میں ہوتا تو کہتا یا رہما را کام ہے تم ہمیں کیوں روکتے ہو؟ بہر حال جو بات کہنی ہوا اور وہ بات جائز بھی ہوتا بھی آپ اس بات کے لیے انداز بھی سوچ لیا کریں اور اچھے سے اچھے انداز سے اس کو پیش کرنے کی کوشش کریں۔



## پانچویں مجلس

انسانی روح کی حقیقت!

انسان روح اور نفس سے مرکب ہے!

(خطبہ ابتدائیہ کے بعد) ہم علماء اور مشائخ سے سنتے ہیں کہ انسان روح اور نفس سے بناتا ہے اور مرکب ہے روح کا لفظ سنتے ہی ہمارے ذہن میں عموماً اس سے یہ خیال آتا ہے کہ یہ جو روح ہمارے بدن کے اندر دوڑتی ہے، جس کے نکلنے کی صورت میں جسم مرجاتا ہے اور جسم میں رفتہ رفتہ کیڑے پڑ جاتے ہیں یہی درحقیقت روح ہے حالانکہ یہ خیال درست نہیں ہے کیوں کہ روح یہ نہیں ہے بلکہ روح ایک نورانی حقیقت کا نام ہے جس کا نہ کہ آگے آ رہا ہے۔ (چونکہ اس بیان میں حضرت والانے روح سے متعلق بات فرمائی تھی اس متناسب سے بار بار روح کا ذکر آنا تھا اس لیے حضرت نے اردو والوں سے پوچھا کہ روح اردو میں مونث ہے یا مذکور؟ عرض کیا کیا کہ حضرت روح اردو میں مونث ہے۔ اس پر حضرت نے فرمایا کہ پشتو میں یہ لفظ مذکور کے ساتھ مستعمل ہے پھر اس بات کی متناسب سے حضرت نے یہ لطیفہ سنایا۔)

”ہمارا قوم مذکور ہے، والا لطیفہ!

ایک بار ایسا ہوا کہ ایک پختون لیڈر تھا وہ کسی جلسے سے ردو زبان میں خطاب کر رہا تھا اور بار بار کہہ رہا تھا کہ: ”ہمارا قوم“، ”ہمارا قوم“، حالانکہ قوم کا لفظ اردو میں مونث ہے اس لحاظ سے یہ جملہ یوں کہنا چاہیے تھا کہ: ”ہماری قوم“، جلسے میں اور بھی لکھے پڑھے بہت سے لوگ موجود تھے تو ان لوگوں میں سے ایک اردو بولنے والے نے پختون لیڈر سے کہا کہ بھائی صاحب قوم مونث ہے مذکور نہیں ہے اس لیے آپ ”ہمارا قوم“ کہنے کے بجائے ”ہماری قوم“ کہیں۔

اس پختون لیڈر نے بر جستہ جواب دیا کہ جناب! مونث ہو گی تمہاری قوم۔ ہماری قوم مذکور ہے اس لیے میں ”ہمارا قوم“ کہہ رہا ہوں۔ بہر حال یہ عرض کر رہا تھا کہ جب روح اور جسم کی بات آتی ہے تو ہم یہ سمجھتے ہیں کہ یہ روح ہے جس کی وجہ سے ہم زندہ ہیں اور جس کے نکل جانے کی وجہ سے جاندار چیز مر جاتی

ہے۔ جبکہ حقیقت ایسی نہیں ہے کیوں کہ مشارخ کے ہاں روح کسی اور حقیقت کا نام ہے نہ کہ وہ تصور جو ہمارے ذہنوں میں موجود ہے کیوں کہ اگر روح فی الحقيقة اسی کا نام ہے جسے ہم روح سمجھتے ہیں تو وہ روح تو انسان ہی کا کیا خاصہ، تمام جانداروں جی کہ کتے، گدھے وغیرہ میں بھی ہوتی ہے اور انسان ہی کی طرح دیگر تمام جاندار بھی اس روح کے نکل جانے سے مر جاتے ہیں اور رفتہ رفتہ ان کے جسم گل سڑ جاتے ہیں۔ تو اگر روح بھی ہے تو پھر انسان کی عظمت کیا ہوئی؟ یہ تو اشرف الخلقات ہے تو اس کی شرافت کسی وجہ سے ہوئی۔ الغرض یہ کہ اس تصور سے تو انسان دیگر جانداروں کے مساوی ہو جاتا ہے۔ حالانکہ انسان تمام مخلوقات میں بزرگ و برتر ہے۔

مشارخ پر بھی فرماتے ہیں کہ انسان کا جسم روح کے لیے بمنزلہ سواری کے ہے اور خود ”روح“ بمنزلہ سوار کے ہے اب اپنے سمجھیں کہ سواری میں بھی روح ہوتی ہے جیسے انسان سوار ہے اور گھوڑا سواری ہے تو گھوڑے میں بھی روح ہوتی ہے۔ خلاصہ اس بات کا یہ ہوا کہ انسان تین چیزوں سے مرکب ہے درحقیقت انسان دو، ہی چیزوں سے مرکب ہے یہاں صرف سمجھانے کے لیے بطور مقدمہ ابتدائیہ کے تین چیزیں کہی گئی ہیں آگے جا کر ان میں سے انسانی جسم اور انسانی روح بمعنی اسٹیم ایک ہو جائے گی اور روح بمعنی اللہ کا امر دوسری چیز ہو جائے گی تو انسان انہی دو سے مرکب ہے یہ مضمون ذرا دقیق ہے۔

اللہ تعالیٰ نے انسان کو عناصر اربعہ: مٹی، ہوا، پانی اور آگ سے بنایا ہے، باقی مخلوقات جاندار بھی گدھے، کتے وغیرہ کو بھی انہی عناصر اربعہ سے ہی بنایا ہے اسی مٹی، ہوا، پانی اور آگ سے وہ سب بھی بنائے گئے ہیں۔ اب ایک ہی طرح کے عناصر اربعہ ہیں۔ انہی سے انسان بھی بنایا ہے اور انہی سے دیگر جاندار مخلوقات بھی بنی ہیں۔ فرق یہ ہے کہ باقی جانداروں کی نسبت انسانی ساخت میں مٹیریل عمدہ لگا ہوا ہے۔ جیسے ہوائی جہاز لو ہے سے بنایا ہے اور سائیکل بھی لو ہے سے بنی ہے ایک ہی لوہا ہے اسی سے جہاز بھی ہے اور اسے سے سائیکل بھی، لیکن دونوں میں فرق ہے کیوں کہ جہاز کا لوہا سائیکل کے لوہے کے مقابلے میں کئی گناہ عمدہ ہے تو اسی طرح انسان کو اللہ تعالیٰ نے اس کائنات کا خلاصہ بنایا ہے اور اس میں بہت اچھی صلاحیتیں رکھی ہیں روح جو ہمارے ذہنوں میں ہے جو انسان کے بدن میں دوڑتی ہے اور دیگر جانوروں

میں بھی ہے تو وہ روح نہیں ہے بلکہ ایک اسٹیم ہے، ایک قوت ہے۔ وہ ایک ایسی قوت ہے جو کہ خون والے جانداروں میں خون کی گردش سے جبکہ دیگر جانداروں میں کسی لیس دار مادے سے بنتی ہے اور وجود میں آتی ہے تو یہ ایک قوت ہے اور ایک اسٹیم ہے حیوانی۔

جیسے پہلے چھکڑا گاڑی ہوتی تھی وہ کوئلے سے اس طرح چلتی تھی کہ پہلے کوئلے کو آگ لگادی جاتی پھر اس آگ سے ایک اسٹیم وجود میں آتی جس سے یہ چھکڑا گاڑی اور اس وقت کی ریل گاڑی وغیرہ چلتی تھی یہ اسٹیم اور قوت جو کوئلے کے جلنے سے وجود میں آتی تھی روحانی نہیں ہوتی تھی بلکہ سر اسر مادی ہوتی تھی اس کے باوجود بھی وہ کسی کو نظر نہیں آتی تھی۔ بہر حال انسان کی یہ قوت جسے ہم روح خیال کرتے ہیں خون کے بخارات سے بنتی ہے یہ وہی بخارات ہوتے ہیں جو بند ہو جاتے ہیں تو اس سے انسان کی موت واقع ہو جاتی ہے۔ اس طرح جب کسی جاندار جانور مثل گائے، بکری وغیرہ کو ذبح کیا جاتا ہے تو اس سے اس کا خون نکل جاتا ہے جس کی وجہ سے بخارات بنتا بند ہو جاتے ہیں اور وہ جانور مر جاتا ہے۔ اسی طرح کبھی کسی اور حادث سے جاندار کے وجود کا خون حشک ہو جاتا ہے۔ جس سے اس کی موت واقع ہو جاتی ہے جیسے کرنٹ وغیرہ کا گلنا۔ اب یہ سمجھیں کہ یہ جو اسٹیم خون سے بنتی ہے یہ انسان اور دیگر تمام جاندار مخلوقات میں بھی بنتی ہے۔ اب یہ دو چیزیں ہو گئیں ایک جسم اور ایک یہ اسٹیم کہی دو چیزیں جسم ہیں۔ جسم بھی مادی ہے اور وہ قوت بھی مادی ہے کیوں کہ یہ اسٹیم خون سے بنتی ہے خون تو مادی ہے تو، بھی باطريق اولی مادی ہو گی اس لیے اس کی غذا بھی مادی ہے کیوں کہ خود مادے سے بناتی ہے۔ تو جسم مادیات سے فائدے اور غذا حاصل کرتا ہے جبکہ روح اسی سے صرف عبرت حاصل کرتی ہے۔

### ڈارون کا ”نظریہ ارتقاء“ غلط ہے!

اب آپ یہ سمجھیں کہ ہر انسان کو اللہ تعالیٰ رب العالمین کی طرف سے ایک اندر کا انسان بھی دیا جاتا ہے جس کا نام روح ہے، تفصیل آرہی ہے یہاں یہ بات بھی یاد رکھیں کہ انسان روز اول سے ہی انسان ہے ایسا نہیں کہ پہلے کچھ اور تھا پھر ترقی کرتے کرتے انسان بن جیسے کہ بعض ملحدوں کا یہی خیال ہے انہی میں سے اس نظریے کا بانی ڈارون بھی ہے ڈارون کا نظریہ ”نظریہ ارتقاء“ کہلاتا ہے جس کی بقدر

ضرورت تشریح یہ ہے کہ انسان پہلے بدر تھا پھر ترقی کرتے کرتے انسان بناتے ہیں ایسا نہیں ہے اے حضرت والا نے اس جگہ ڈارون کے اس غلط نظریے کی تردید کرتے ہوئے فرمایا کہ:

”ڈارون کا نظریہ غلط ہے کہ انسان پہلے بدر تھا معاذ اللہ حضرت نے مزاحاً ڈارون کو مخاطب کرتے ہوئے فرمایا تمہارا باپ بدر ہو گا ہمارا باپ بدر نہیں تھا بلکہ حضرت سیدنا آدم علیہ السلام تھے۔ ڈارون کا نظریہ ہر اعتبار سے غلط ہے حتیٰ کہ عقلًا بھی غلط ہے کیوں کہ بدر کے اندر انسانی روح آہی نہیں سکتی کیوں کہ بدر اس مقصد کے لیے بنا ہی نہیں ہے۔ جیسے سائکل اڑنے کے لیے نہیں بنتی اڑنے کے لیے تو جہاز بنتے ہیں۔ بہر حال انسان کو اللہ تعالیٰ رب العالمین نے بہترین صلاحیتیں دی ہیں حقیقی روح کے لیے یہی سواری یعنی انسانی جسم موزوں ہے، وہ حقیقی روح اللہ کا امر ہے اور خالص روحانی چیز ہے۔ جس کا مادے سے کوئی تعقیل نہیں ہے۔ وہ روح اندر کا انسان ہے۔ ہم لوگ سب کو انسان کہتے ہیں کیوں کہ ہم ظاہری شکل صورت پر فیصلہ کرتے ہیں اور ظاہر تو سبھی انسان ہی نظر آتے ہیں وہ جو علماء کرام فرماتے ہیں کہ جس میں انسانیت نہیں ہے (یعنی اچھے اخلاق اور اچھا کردار ایفائے عہد و غیرہ جیسی صفات) وہ جانور ہے انسان نہیں۔) اس سے مراد یہی اندر کی انسانیت یعنی روح ہے جو کوہہ بالا تمہید سے آپ یہ جان چکے کہ روح سوار ہے اور جسم انسانی اس کی سواری ہے۔ چونکہ دونوں کی ساخت علیحدہ علیحدہ ہے ایک مادی اور ایک روحانی ہے اس لیے دونوں کی غذا خوراک اور بقاء و ترقی کے ذرائع علیحدہ علیحدہ ہیں۔ سوار یعنی روح کی غذا ذکر اور ایمانی صفات ہیں۔ باقی جسم یعنی سواری کی غذا مادی ہے دونوں کی خواراک کی طرح دونوں کے تقاضے بھی الگ الگ ہیں۔ اگر سوار کو مضبوط کریں گے اور قوی کریں گے اور سواری کو بالکل کمزور کرو تو اس پر سفر کرنا مشکل ہے اور اگر سواری کو قوی اور طاقت ور کریں گے اور سوار کو کمزور پھر سوار کے لیے اس کا سمجھا لئا مشکل ہو گا بہر حال سوار کی خواراک الگ ہے اور سواری کی خواراک الگ۔ سواری چونکہ مادی ہے اس لیے اس کی ضرورتیں مادے سے پوری ہوتی ہیں اس وجہ سے وہ مادیات کا عاشق ہو جاتا ہے اور اسی طرف ہی مائل رہتا ہے۔

---

۱۔ اس کی تردید بندہ نے ”دہریت سے اسلام تک“ نامی کتاب میں کی ہے۔

مجنون اور اس کی اونٹنی کی آنکھ مچوں کا ایک دلچسپ اور سبق آموز واقع!

(مذکورہ بالا مضمون کی مناسبت سے حضرت نے مولانا روم رحمہ اللہ تعالیٰ کے حوالے سے مندرجہ ذیل واقعہ سنایا) مولانا روم رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ مجنون لیلی پر عاشق تھا چنانچہ ایک مرتبہ مجنون لیلی کی زیارت کرنے کی غرض سے اونٹنی پر سوار ہو کر چل پڑا۔ اللہ تعالیٰ ہمیں مجازی عشق سے بچائے آمین! مجنون کی جو اونٹنی تھی اس کا ایک چھوٹا بچہ بھی تھا چونکہ وہ چھوٹا تھا سفر کے قبل نہیں تھا اس لیے مجنون نے اسے گھر پر ہی چھوڑا تاکہ پریشانی نہ ہو اب اونٹنی کے لیے بھی بغیر اس بچے کے چلنامشکل تھا راستے میں مجنون کو تھکن کی وجہ سے اونگھ اور پھر نیند آگئی، جس کی وجہ سے مہار نرم پڑ گئی اور اونٹنی بچے کی بے تابی کی وجہ سے واپس گھر کی طرف مڑ گئی اور چلتے چلتے وہ دوبارہ گھر واپس آپنچا، مجنون کی آنکھ کھلی دیکھا تو اونٹنی گھر کے سامنے ہے پھر مجنون پھر سے عازم سفر ہوا اور دوبارہ چلنے لگا، راستے میں پھر وہی اونگھ اور نیند کا غلبہ ہوا مہار نرم پڑنے سے اونٹنی کا رخ دوبارہ گھر کی طرف ہوا باب کی بار پھر مجنون کی آنکھ کھلی دیکھا کہ اونٹنی گھر کے سامنے موجود ہے کیوں کہ وہ بھی مجبور تھی اس لیے کہ اسے اپنے بچے سے عشق تھا وہ کیا جانتی کہ لیلی کیا بلا ہے ہمارے نفس کا بھی یہی حال ہے ہم اسے اللہ کی طرف دوڑاتے ہیں چلتے چلتے ہم غافل ہو جاتے ہیں چونکہ ہمارا نفس مرغوبات ولذائذ کا عاشق ہے اس ادھر ہم غافل ہوتے ہیں ادھر ہمارا نفس ہمیں لے کر واپس اپنی مرغوبات کی طرف جا چکا ہوتا ہے۔ کیوں کہ ہمارا نفس مادیات اور مرغوبات کا عاشق ہے۔

بالآخر یہ ہوا کہ مجنون صورت حال کو سمجھ گیا کہ اونٹنی کو اپنے بچے سے عشق ہے اس لیے اس کا آنامشکل ہے تو مجنون یہ کہہ کر اونٹنی سے اتر پڑا اور کہا کہ میں یونہی چلا جاتا ہوں کیوں کہ میرا اور میری اونٹنی کا معشوق جد اجادا ہے । اس لیے ایک سمت پر سفر کرنا مشکل ہے۔ بہر حال یہاں جو روح کی سواری ہے یعنی جسم انسانی، تو جسم اور روح کا سفر اللہ تعالیٰ کی طرف ہے یعنی خواہشات سے اللہ تعالیٰ کی مرضیات اور خوشنودی کی طرف اور یہ سفر اس سواری کے ساتھ ہی طے کرنا ہو گا یہاں مجنون والے واقعے کی صورت نہیں ہو سکتی کہ سوار سواری سے اتر کر جائے کیوں کہ یہاں یہ ممکن ہی نہیں ہے۔ اس توازن کو برقرار رکھنے کے لئے اللہ پاک

نے شریعت بھیجی ہے اور قرآن و سنت کا قانون نازل فرمایا ہے جس میں روح اور جسم دونوں کی ضروریات اور دونوں کے تقاضوں کے پورا ہونے کے راستے بتا دیے گئے ہیں۔ مثلاً یہ چیز کھانی چاہئے یہ نہیں کھانی چاہئے یہ کام کرنا چاہئے یہ نہیں کرنا چاہئے۔ ایسے ہی مثلاً یہ کام فرض ہے، یہ واجب ہے اور یہ سنت ہے وغیرہ وغیرہ۔ اس طرح سے شریعت مطہرہ نے جسم اور روح دونوں سے متعلق احکامات نازل فرمائیں کہ ایک طرح سے دونوں کے درمیان اعتدال پیدا فرمایا۔ لہذا مکمل شریعت پر عمل کرنے سے دونوں کی ضروریات احسن و مکمل طریقے سے پوری ہو سکتی ہیں اور دونوں کے تقاضے بھی پورے ہو سکتے ہیں۔



## چھٹی مجلس

ہمیشہ طالب بن کر رہیں، کامل نہ بنیں!

اللہ تعالیٰ طلب والوں کو نوازتے ہیں!

(خطبہ ابتدائیہ کے بعد)

انسان کو ہدایت دینے والا اللہ تعالیٰ ہے۔ لیکن اللہ رب العالمین جل جلالہ نے ہر چیز کے لیے ایک دستور، ایک قانون اور ایک سنت بنائی ہے۔ چنانچہ ”ہدایت“ کے سلسلے میں اللہ تعالیٰ کے یہاں قانون اور دستور یہ ہے کہ ہدایت صرف اسی کو ہی ملے گی جس کو اللہ دیں گے ہمارا بھی ایمان ہے کہ ہدایت صرف اللہ تعالیٰ ہی دیتے ہیں اور جس کو اللہ ہدایت دیتے ہیں اسی کو ہی ہدایت ملتی ہے یعنی کسی اور کو کہیں اور سے ہدایت نہیں مل سکتی اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ہدایت اللہ تعالیٰ کس بنیاد پر دیتے ہیں اور کن لوگوں کو دیتے ہیں؟ کیوں کہ بہت بڑے بڑے لوگ اس دنیا سے بغیر ہدایت کے ہی چل بے ہیں مثلاً: حضرت ابراہیم علیہ السلام کے والدیا چچا کافر تھے، آنحضرت نبی کریم ﷺ کے چچا ابوطالب نے اسلام قبول نہیں کیا حالانکہ اسے نبی کریم ﷺ سے محبت بھی تھی اور آپ ﷺ کی حمایت میں تواریخی اٹھاتا تھا، نیز یہ کہ خود حضور ﷺ کی بھی بہت زیادہ چاہت تھی کہ اسے ہدایت مل جاتی لیکن نہ ملی اسی طرح حضرت نوح علیہ السلام کا بیٹا اور ان کی ماں یعنی حضرت نوح علیہ السلام کی بیوی، دونوں ہدایت سے محروم تھے کافر تھے، اسی طرح حضرت اوط علیہ السلام کی اہلیہ کافر تھی۔ اس طرح پوری ایک تاریخ ہے کہ بہت بڑے بڑے لوگوں کو ہدایت نہیں ملی تواب سوال یہ ہے کہ ہدایت کا اصول کیا ہے، ہدایت کسے ملتی ہے؟ حضرت کا یہ بیان فخر کی نماز کے بعد کہا ہے غالباً، چونکہ اس وقت نیند کا غلبہ ہوتا ہے، اس لیے شاید بعض ساتھی اونگھر ہے تھے اس لیے حضرت نے فرمایا کہ جاگ جائیں! کون سور ہا ہے، تم میں سے جو سور ہا ہے وہ ہاتھ اٹھائیں یہ حضرت نے مرا حافر مایا ایسے وقت کی شنگفتہ بیانی کی حکمت یہ تھی کہ طبیعت خوش ہو کر ہشاش ہو جاتی تھی جس کی وجہ سے سستی اور نیند کا غلبہ ختم ہو جاتا تھا۔ ہدایت کے لیے اللہ تعالیٰ نے قانون یہ بنایا ہے کہ جس انسان کے اندر طلب ہوگی، ہدایت صرف اسی

کوہی ملے گی۔ بس یہ چھٹی سی بات ہے کہ جس کے اندر بھی حق اور ہدایت کی طلب ہوگی تو ایسے طالب پر کبھی بھی ہدایت کا راستہ بند نہیں ہوگا۔ جبکہ بے طبیوں کو ہدایت نہیں ملے گی، اسی وجہ سے بڑے بڑے انبیاء کرام علیہم السلام کے رشتہ داروں کو ہدایت نہیں ملی کیوں کہ ان لوگوں میں طلب نہیں تھی اور ہدایت کے لیے طلب شرط ہے، بغیر طلب کے قطعاً بھی ہدایت نہیں ملتی۔

یہ جو لوگ یہود و نصاریٰ وغیرہ باطل مذاہب والے اپنے گروہ اور جماعتی خول میں بند ہوتے ہیں، انہیں اسی جماعتی خول میں بندر بھنے کی وجہ سے ہدایت نہیں ملتی جس کی وجہ سے ان کی ترقی نہیں ہوتی کیوں کہ وہ اپنے حال پر قانع اور مطمئن ہوتے ہیں وہ لوگ اپنے جماعتی خول سے باہر ہی نہیں جھاٹتے حالانکہ حق ان کی جماعت سے باہر بھی تو ہو سکتا ہے جبکہ ایسا ہی تھا یعنی حق ان کی جماعتی خول سے باہر ہی تھا اس لیے یہودی یہودی ہی رہا کیوں کہ اس نے باہر جھانکا ہی نہیں یعنی ہدایت طلب ہی نہ کی۔ سو ہدایت بھی نہ ملی۔  
البتہ جن لوگوں نے باہر جھانکا یعنی طلب کی تو انہیں ہدایت بھی ملی۔

اکثر یہ دیکھا گیا ہے کہ ہدایت اکثر ان لوگوں کو ملتی ہے کہ جو پہلے سے زیادہ مذہبی نہ ہوں یعنی کسی قدر خالی الذہن ہوں اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ وہ خالی الذہن ہوتے ہیں، پہلے سے کسی دائرے میں بند نہیں ہوتے اس لیے وہ فوراً حقاً قبول کر لیتے ہیں۔ بڑی عمر کے لوگ اس وجہ سے حق کو قبول نہیں کرتے کہ وہ کافی عرصہ ایک ہی بات پر رہ کر پختہ ہو چکے ہوتے ہیں۔ یہودی وقت کے پیغمبروں علیہم السلام کے جواب میں یہی بات کہتے تھے: جیسا کہ قرآن نے گواہی دی ہے کہ یہود کہا کرتے تھے:

﴿قُلُّونَا غُلْفٌ﴾ (البقرہ: ۸۸)

”ہمارے قلوب محفوظ ہیں۔“ (بیان القرآن)

اصل بات یہ تھی کہ ان میں یعنی یہودیوں میں حق کو قبول کرنے کی صلاحیت ہی نہ تھی جیسے کہ راکھ انگاروں سے آگ نہیں پکڑتی انگارے انگاروں سے آگ لے لیتے ہیں جب تھوڑی ہو گلتی ہے یا کوئی پھونک مارتا ہے کہیں اگر کچھ انگارے ہوں اور باقی راکھ ہو تو چاہے کوئی لاکھ پھونک ہی کیوں نہ مارے تب بھی راکھ آگ نہیں پکڑے گی کیوں کہ راکھ میں تو یہ صلاحیت ہی نہیں تو اس میں انگاروں کا کوئی تصور نہیں

ہے بلکہ تصور اکھ کا ہی ہے کیوں کہ اس میں آگ قبول کرنے کی صلاحیت ہی نہیں ہے۔ اسی طرح جس نے اپنے ضمیر کو راکھ کر دیا تو وہ ہدایت کی شماعوں سے روشن نہیں ہو سکتا۔ بہر حال! آپ ہمیشہ طالب بن کر رہیں، ترقیات جاری رہیں گی ترقی خواہ دنیاوی کام میں ہو یا اخروی کاموں میں بہر حال ترقی طلب سے ملتی ہے طلب والوں کو ملتی ہے میرا بھی تجربہ ہے آپ نے بھی دیکھا ہو گا کہ مثلاً جو شخص ایک بار عالم ہو گیا، درس نظامی سے فارغ ہو گیا پاکستان میں تقریباً ہر سال ہزاروں طلباء عالم بنتے ہیں تقریباً ساٹھ ہزار کے لگ بھگ ہوتے ہیں جن میں سے اکثر فراغت کے بعد اپنی حالت پر قناعت کرتے ہیں کہ اس جو پڑھاوی پڑھاتے رہتے ہیں اس لیے وہ ترقی بھی نہیں کرتے ہیں البتہ کچھ تھوڑے فارغ التحصیل طلباء ایسے بھی ہوتے ہیں کہ جو کہتے ہیں کہ ہم نے نہیں سیکھا ہے اس لیے ہم مزید سیکھیں گے تو وہ کتابیں دیکھتے رہتے ہیں، چلتے رہتے ہیں، سیکھتے رہتے ہیں بہرال تک کہ وہ حیران کن ترقیاں حاصل کر لیتے ہیں، ترقیاں اس لیے حاصل کرتے ہیں کہ وہ طالب رہتے ہیں جب تک آدمی یہ کہتا رہتا ہے کہ میں نہیں جانتا تک وہ طالب رہتا ہے اسی طرح یہ کہ کوئی سوچے کہ میرے اندری ہے روحانی، اخلاقی، دینی غرض کسی بھی طرح کی کمی ہے تو ایسا شخص ترقی کرے گا۔

اور اگر کوئی کسی بھی حوالے سے خود کو پورا خیال کرے گا تو اس حوالے سے اس کی ترقی رک جائے گی۔ کیوں کہ جو آدمی خود کو کم سمجھتا ہے تو وہ آگے بڑھنے کا آرزومند ہوتا ہے اس لیے اسے ترقی بھی ملتی ہے اس کے برخلاف جو آدمی خود کو پورا خیال کرے گا تو وہ خود کو آگے بڑھنے کا آرزومند ہی نہیں سمجھے گا اس لیے اسے ترقی بھی نہیں ملے گی تکبیر میں مخللہ دیگر بڑے بڑے نقصانات کے ایک نقصان یہ بھی ہے کہ متکبر آدمی خود کو پورا سمجھتا ہے۔ اس وجہ سے وہ آرزومند بھی نہیں ہوتا اور اسی وجہ سے اس پر آگے بڑھنے کے راستے بھی نہیں کھلتے۔

حق تک پہنچنے کے لیے دو چیزیں ضروری ہیں!

حق تک پہنچنے کے لیے دو چیزیں ضروری ہیں۔ (۱): طلب۔ (۲): کوشش۔

ایک ہے طلب حق اور دوسری چیز ہے کوشش۔ طلب حق کا درجہ پہلے ہے کیوں کہ طلب ہو گی تو وہ طلب

اس کو کوشش پر آمادہ بھی کرے گی۔

واقعہ!

میرے یہاں خانقاہ دارالایمان والقویٰ کر بونم شریف میں ”تیرہ“ لے سے دو بڑھے آتے تھے جوڑ میں۔ ان میں سے ایک کا تو انتقال ہو گیا ہے جبکہ دوسرے ابھی حیات ہیں ان دونوں بوڑھوں سے متعلق ان کے علاقے میں یہ بات مشہور تھی کہ دو بابے بستر اٹھا کر جنت کی تلاش میں مارے مارے پھر رہے ہیں کہ کہیں جنت مل جائے اور وہ دونوں واقعی ایسے ہی تھے وہ کہتے تھے کہ لب کہیں نہ کہیں ہمیں جنت مل جائے۔

ان میں سے ایک بزرگ ایک مرتبہ یہاں آئے تھے جوڑ کے موقع پر رمضان کا مہینہ تھا، ایک رات انہوں نے سحری کھانی، روزہ رکھا، فخر کی اذان پر روح پر واز کر گئی ”اللہ وانا یہ راجعون“، پھر انہیں ہم نے وہاں تیرہ پہنچایا۔ تو میں آپ سے پیر عرض کرنا چاہتا ہوں کہ دیکھیں وہ دو بزرگ بڑی عمر ہو جانے کے باوجود اخیر دم تک کوشش کرتے رہے کہ کچھ نہ کچھ کرنا چاہئے۔

توجہ طلب ہو گی ترقی ہو گی۔ پھر طلب مختین شدید ہو گی ترقی بھی اتنی ہی شدید ہو گی لیکن جب تم قانع ہو جاؤ گے تو تمہاری ترقی رک جائے گی، بلکہ ترقی ہی نہیں رکے گی ساتھ تزلیل بھی شروع ہو جائے گا۔ یہ نہ سوچیں کہ میں وہی اپنی سابقہ حالت پر ہی رہوں گا۔ کیوں دنیا میں یہی دو چیزیں ہیں یا اور جاؤ گے یا نیچے آؤ گے سوائے ایک مقام کے کہ وہاں آدمی ٹھہر جاتا ہے مثلاً آپ ایک گیند اٹھائیں اور پوری قوت کے ساتھ اور کی طرف اچھا لیں تو جتنی دیری کہ آپ کی قوت اس کے تعاقب میں ہو گی وہ اور چلتی چلی جائے گی لیکن جوں ہی وہ اسیم ختم ہو گی تو پھر گیند ٹھہر جائے گی ہمارے لیے وہ مقام ”موت“ ہے، موت ہمیں ایک حال پر ایک مقام کے کہ وہاں پہنچ کر گیند ٹھہر جائے گی ہمارے لیے وہ مقام ”موت“ ہے، موت ہمیں ایک حال پر ٹھہر ادے گی۔ خلاصہ یہ ہے کہ کبھی بھی آپ کو آپ کا کوئی بھی حال خواہ وہ دنی ہو یا روحانی، اخلاقی ہو یا علمی بہر صورت وہ تمہیں قانون نہ کر دے کہ لب مثلاً اب میں پورا ہوں بلکہ ہمیشہ ہر اعتبار سے اپنے آپ کو کم سمجھیں

لے خیبر پختون خواہ کے ایک علاقے کا نام ہے۔

اور طالب رہیں کہ مجھے اور ترقی مل جائے۔ اس طرح کرنے سے آپ آگے بڑھتے رہیں گے اور یہ قاعدہ کہ طلب سے ترقی ملتی ہے صرف دینی امور میں ہی نہیں چلتا بلکہ دنیاوی امور میں بھی یہی قاعدہ ہے دنیا میں بھی یہی ہے کہ جو مزید کا طالب ہو گا وہ ترقی کرے گا اور جو مزید کا طالب نہیں ہو گا وہ گر جائے گا۔

واقعہ!

میرے ایک عزیز ہیں ان کے ایک دوست ہیں جن کے والد صاحب بڑے مالدار آدمی تھے انتقال کر گئے ساری دوست بیٹے کو میراث میں ملی تو وہ پیسوں کو بڑا اڑا نے والا شخص تھا جو نکہ مالدار تھا اس لیے فکر بھی نہ تھی بس کھاتا گیا کھلاتا گیا، مال اڑا تارہا۔ ان سے کسی خیرخواہ نے کہا کہ اللہ کے بندے کا رو بار کرو مال کو ترقی دو تو ہمارے والد نے محنت کی تم بھی محنت کرو اس نے ان مشورہ دینے والے کو یہ جواب دیا میرے دادا نے کہا یا تمہا آخ رکار میرے والد کے لیے چھوڑ کر چل بے۔ میرے والد نے اور زیادہ کمایا خود نہیں کھایا آخ رکار وہ بھی دنیا سے چلے گئے۔ اب سارا مال میرے پاس آ گیا ہے میں بھی نہ کھاؤں تو کھائے گا کون؟ اس کی جا گیر میں اسلام آباد میں کوٹھیاں تھیں سب بیچ کر کھائی تھیں۔ تو ایسے آدمی کیا ہو گا کنگال ہو گا۔

بہر حال میں یہ عرض کرنا چاہتا ہوں کہ ملے گا طالب کے ساتھ اور ہدایت بھی طلب سے ہی ملتی ہے۔ کبھی بھی اس بات پر دھوکہ نہ کھائیں کہ مثلاً میں بڑے باپ کا بیٹا ہوں، یا یہ کہیں اچھی جماعت کا رکن ہوں یہ بات آپ کو دھوکے میں نہ ڈالے کیوں کہ نبی کریم ﷺ کی جماعت سے اچھی جماعت کس کی ہوگی کسی کی ہوہی نہیں سکتی پھر بھی اس میں رہنے والے لوگ بعض مرتد اور بعض منافق ہیں الکرچہ وہ حقیقتاً آپ ﷺ کی جماعت کے افراد تھے ہی نہیں بس ظاہراً آپ ﷺ کی جماعت سے وابستہ تھے اس لیے اس بات کا بڑا خیال رکھیں کہ ہمیشہ طالب بن کر رہیں کامل نہ بنیں۔

## ساتویں مجلس

دل کی آنکھ جاہدے سے کھلے گی!

آنکھیں اللہ تعالیٰ کو نہیں پاسکتیں!

(خطبہ ابتدائیہ کے بعد) کچھ دن پہلے میں نے عرض کیا تھا کہ اللہ رب العالمین جل جلالہ احد و صمد ذات کے لیے کوئی چیز حباب نہیں بن سکتی۔ میں نے یہ عرض کیا تھا کہ صرف ہماری آنکھیں اس کو نہیں پاسکتیں یعنی ہماری آنکھوں کے اندر اتنی قوت ہی نہیں ہے اس دنیا میں کہ وہ اللہ رب العزت کی عظیم ذات کو دیکھیں باقی اللہ تعالیٰ کے لیے کوئی جاہن نہیں ہے۔ انسان کا دل اپنے رب کو پاتا ہے مگر دل انداہ ہو جائے تو پھر اس دن ہے پن کی وجہ سے وہ ساری کائنات کو دیکھتا ہے لیکن اپنے رب کو نہیں دیکھتا۔ یہ بات یاد رکھیں کہ جو دل اس مخلوق میں اللہ کی طاقت تو کامشابہ نہیں کر سکتا تو وہ دل انداہ دل ہے۔ ایسے دل کو قرآن کریم کی زبان اصطلاح میں ”علمی“ دل کہا جاتا ہے۔ اُنہی کا مطلب ہے انداہ۔ اس دنیا میں انداہ رہا آخرت میں بھی انداہ ہی رہے گا کیوں کہ اس نے پوری کامشابہ کیا تھا کہ آنکھیں انہی نہیں ہوتیں بلکہ دل انداہ ہوتا ہے۔ کوئی دیکھا۔ بہر حال اس پر میں نے پورا بیان کیا تھا کہ آنکھیں انہی نہیں ہوتیں بلکہ دل انداہ ہوتا ہے۔

آج آپ اس بات کو سمجھیں کہ جب آپ مخلوق میں خالق کامشابہ نہ کریں تو آپ مخلوق کے غلام بن جائیں گے، مخلوق کے تابع ہو جاؤ گے کیوں کہ آپ کو ایسی صورت میں پھر مخلوق سے ہی ملتا ہو انظر آتا ہو گا اب ظاہر ہے کہ جس سے ملتا ہو انظر آئے گا غلامی اسی کی کرے گا۔ اس بات لومثال سے سمجھیں کہ اگر کوئی بادشاہ کسی غلام کو کچھ رقم بھجوائے وزیر کے ہاتھوں، اب جب وزیر وہ مال لے کر اس غلام کے پاس جائے گا تو اب اگر غلام کو یہ بات معلوم نہ ہوئی کہ رقم کس نے بھیجی ہے تو وہ لامحالہ وزیر کا احسان مند ہو گا نہ کہ بادشاہ کا۔ یعنی وہ بادشاہ کے غلام کے بجائے وزیر کا غلام بن جائے گا۔ ایسا ہی جب دل کی آنکھ انہی ہو جاتی ہے تو پھر لوگ مخلوق کے غلام بن جاتے ہیں لیکن اگر آپ کے دل کی آنکھیں کھلی ہوئی ہیں اور آپ ان سے اپنے رب کامشابہ کرتے ہیں، اللہ کی طاقت تو کامشابہ کرتے ہیں تو مخلوق تمہارے لیے مسخر ہو جائے گی۔

حدیث میں آتا ہے کہ:

((مَنْ كَانَ لِلَّهِ كَانَ اللَّهُ لَهُ))

”جو اللہ کا ہو جاتا ہے اللہ اس کے ہو جاتے ہیں۔“

آپ جب خدا کے ہوں گے یعنی اللہ کی قدرتوں کا مشاہدہ کریں گے اور آپ اللہ کی قدرت کو دیکھتے ہوں، اللہ کی معرفت حاصل ہو تو پھر مخلوق آپ کی غلام بن کر رہے گی لیکن جب آپ مخلوق میں خالق کی قدرت و طاقت کا مشاہدہ نہیں کرو گے تو آپ مخلوق کے غلام بن جاؤ گے تو جب آپ مخلوق کے غلام بن جائیں گے تو پھر خالق کی حقیقی غلامی اور بندگی سے آپ محروم رہ جائیں گے اس لیے دل کے اندر ہے پن کو دو کرنے کی ضرورت ہے اور دل کا اندرھا پن دور ہو گا مجاہدے سے اس لیے اب یہ سمجھیں کہ مجاہدہ کس چیز کا نام ہے؟

مجاہدہ، لذات، مأموریات اور نفسانی حرام خواہشات کو اللہ تعالیٰ کی مرضیات کے لیے چھوڑ دینے کا نام ہے۔ یعنی مرغوبات اور نفس کی خواہشات وغیرہ کو چھوڑ کر اللہ تعالیٰ کی مرضیات کو اپنا، اللہ تعالیٰ کے احکامات پر چلنا، فرائض و واجبات و مستحبات پر چلنا اسی طرح جو چیزیں اللہ نے منع کی ہیں ان سے بچنا، منع ہونا، اس کے لیے مشکلات کو اٹھانا اور جدوجہد کرنا، یہ ہے مجاہدہ۔

ایک عاشق اور ایک گھرے کی گفتگو!

مولانا روم رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ ایک نوجوان ایک لڑکی پر عاشق ہو گیا۔ وہ لڑکی کنویں سے روزانہ پانی بھرنے کے لیے جاتی تھی، پہلے زمانے میں یہ ہوتا تھا کہ کنویں کم ہوتے تھے اور عام طور سے گھروں میں کنویں نہیں ہوتے تھے بلکہ دور دور کہیں کنویں اور کہیں چشمے ہوا کرتے تھے مگر وہاں سے پانی بھر کر گھروں میں لایا کرتے تھے خیر وہ عاشق نوجوان تھا بڑا شرمیلا۔ بس راستے میں بیٹھ کر صرف اس لڑکی کو دیکھتا رہتا تھا، اس لڑکی کے ساتھ کوئی سلام کلام نہ کر سکا۔ کافی عرصہ گزرنے کے بعد ایک مرتبہ اس لڑکے نے اتنی ہمت کی کہ اس گھرے کو مخاطب کیا جو اس لڑکی کے بغل میں تھا مخاطب کر کے وہ نوجوان کہنے لگا:

”تم بہت خوش قسمت ہو کہ میرے محبوب کی گود میں ہو۔“ چونکہ لڑکا شرمیلا تھا اس لیے صرف گھرے

کوہی بمشکل یہ بات کہہ سکا تو گڑھے نے بزبان حال اسے یہ جواب دیا کہ میں جو بغل میں ہوں اور مقام قرب سے لطف اندوڑ ہوں تو یونہی بغل میں نہیں آیا ہوں بلکہ میں نے بہت مشقت اٹھائی ہے۔ پہلے کمہار نے مٹی کو جمع کیا، پھر پانی میں ڈالا، پھر پاؤں سے روندا بہت مشکلیں مجھ پر گز ریں۔ پھر ایک وقت ایسا آیا کہ اس نے مجھے گھڑا بنالیا چونکہ اس وقت میں خام تھا اس لیے اس نے مجھے گرمی میں رکھا، سخت کڑی دھوپ میں رکھا، میں نے وہ دھوپ برداشت کی، اس کے بعد بھی مجھے نہ چھوڑا بلکہ پھر تو مجھے اور بہت سارے گھڑوں کے ساتھ آگ میں ڈال دیا جب میں خوب پک گیا تو اس نے مجھے انگلی مار کر ٹھوک بجا کر چیک کیا چونکہ میں پک چکا تھا، مضبوط بھی ہو گیا تھا اس لیے اس ٹھوک سے کمہار کو میری چیختگی کا اندازہ ہو گیا اور اس نے مجھ پاس کرتے ہوئے کھاٹھیک ہے۔ غرض یہ کہ اس کے بعد میں اس قابل ہوا کہ محبوب کی گود میں آگیا۔

مقصود اس قصے سے یہ ہے کہ یونہی کہیں بیٹھ کر خالی دیکھتے رہنے سے خدا نہیں ملا کرتا بلکہ اس کے لیے آدمی کو مجاہدہ کرنا چاہئے، گرمی، دھوپ، پیاس غرض یہ کہ اس طرح کی مشقتیں انسان برداشت کرتا ہے اور لذائذ کو قربان کرتا ہے تب جا کر ایک وقت آتا ہے کہ آدمی اپنے رب کے آغوشِ رحمت میں چلا جاتا ہے۔



## آٹھویں مجلس

حضرت نوح علیہ السلام سے متعلق مشہور ایک غلط اور بے بنیاد واقعہ!

انبیاء کرام علیہم السلام کی مرضی اللہ کی مرضی میں فنا ہوتی ہے!

(خطبہ ابتدائیہ کے بعد)

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿وَأُوحِيَ إِلَى نُوحَ أَنَّ لَنْ يُؤْمِنَ مِنْ قَوْمَكَ إِلَامَنْ قَدَامَنْ فَلَا تَبْتَشِّسْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ۵۰ وَاصْنَعِ الْفُلَكَ بِمَا نَعْلَمُنَا وَحْيَنَا وَلَا تُخَاطِبِنِي فِي الَّذِينَ ظَلَمُوا إِنَّهُمْ مُغْرَفُونَ ۵۰﴾ (ہود: ۳۶، ۳۷)

”اور نوح کے پاس وہی بھی گئی کہ سوائے ان کے (جو اس وقت تک) ایمان لا چکے ہیں اور کوئی (یا) شخص تمہاری قوم میں سے ایمان نہ لائے گا سو جو کچھ یہ لوگ (کفر و ایذا و استہزاء) کر رہے ہیں اس پر کچھ غم نہ کرو اور (تم اس طوفان سے بچنے کر لیں) ہماری گذرانی اور ہمارے حکم سے کشی تیار کرو اور (یہ سن لو کہ) مجھ سے کافروں (کی نجات) کے بارے میں کچھ لفڑگمتوت کرنا (کیوں کہ) وہ سب غرق کیے جائیں گے۔“ (بیان القرآن)

مذکورہ بالادو آیات میں حضرت نوح علیہ السلام کے بارے میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ ہم نے انہیں وہی کی کہ تمہاری قوم میں سے اب کوئی بھی ایمان نہیں لائے گا جتنے لوگ ایمان لا چکے تھے ان کے علاوہ لوگ مرا دیں اللہ تعالیٰ کے ارشاد: ﴿فَلَا تَبْتَشِّسْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ﴾ کا مطلب ہے کہ اللہ تعالیٰ حضرت نوح علیہ السلام کو ایک طرح سے تسلی دے رہے ہیں کہ آپ غم نہ کریں ان کا مول پر جو لوگ کرتے ہیں بلکہ آپ ہمارے رو برو اور ہمارے حکم سے کشتی بنا میں اور ظالموں کے حق میں مجھ سے کوئی بات نہ کریں، بے شک وہ غرق کیے جائیں گے۔ حضرات انبیاء علیہم السلام کی مرضی اللہ کی مرضی میں فنا ہوتی ہے۔ وہ ہماری طرح نہیں ہوتے کہ ہماری مرضی اور ہے اور خدا کی مرضی اور ہے۔

حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کی مرضی تو اللہ کی مرضی میں فنا ہوتی ہے، اب ظاہر ہے کہ جب

حضرت نوح علیہ السلام سے یہ کہا گیا کہ ”اب تمہاری قوم میں سے ایمان لانے والا کوئی نہیں“، اس کے ساتھ ہی ان لوگوں کے غرق کیے جانے کی اطلاع بھی دی گئی اور ساتھ ہی ظالموں کے حق میں دعا کرنے سے بھی آپ علیہ السلام کو منع کیا گیا اب حضرت نوح علیہ السلام کیا کرتے؟ اس لیے حضرت نوح علیہ السلام نے سوچا کہ موجود لوگوں میں سے مزید کوئی مسلمان نہ ہوگا۔ اب اگر یہ کافر لوگ باقی رہیں تو ان کی اولادیں بھی ہوں گی اور ظاہر ہے کہ وہ بھی کافر ہی ہوں گے۔ تو جو تھوڑے بہت مسلمان لوگ ہیں ان کی نیک اولادوں پر کافروں کی اولاد غالب آ کر انہیں بھی کافر بنا دے گی اور جب کہ ان کافروں کے بارے میں اللہ تعالیٰ یہ ارشاد فرمائچے ہیں:

﴿إِنَّهُمْ مُغْرَقُونَ﴾ (ہود: ۳۷)

”وَهُوَ سبْعَ غُرُقٍ كَيْمَنَ گَيْمَنَ“ (بیان القرآن)

اب پوکنہ پیغمبر علیہ السلام کی مرضی اللہ تعالیٰ کی مرضی کے تابع اور اس میں فنا ہوتی ہے جیسے کہ عرض کیا گیا ہے تو اس لیے حضرت سیدنا نوح علیہ السلام نے بھی یہی چاہا کہ یہ کافر لوگ غرق ہی ہوں اس لیے کہ اللہ ان کو غرق کرنا چاہتا ہے چنانچہ اس سلسلے کی حضرت نوح علیہ السلام کی بددعا کے الفاظ اللہ تعالیٰ جل جلالہ نے سورہ نوح میں ذکر کیے ہیں۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَقَالَ نُوحٌ رَبِّي لَا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكُفَّارِ ۵۰ إِنَّكَ إِنْ تَذَرْهُمْ يُضْلُلُوا عِبَادَةَ وَلَا يَلِدُوۤ إِلَّا فَاجِرًا كَفَّارًا ۵۱﴾ (نوح: ۲۶، ۲۷)

”اور نوح (علیہ السلام) نے (یہ بھی) کہا کہ اے میرے پور دگار! کافروں میں سے زمین پر ایک باشندہ بھی مت چھوڑ (کیونکہ) اگر آپ ان کو روئے زمین پر رہنے دیں گے تو آپ کے بندوں کو گمراہ ہی کر دیں گے اور (آگے بھی) ان کی محض فاجر اور کافر ہی اولاد پیدا ہوگی۔“ (بیان القرآن)

حضرت سیدنا ابراہیم علیہ السلام کے بارے میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿وَإِذَا بَنَىٰ إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَتٍ فَاتَّمَهُنَّ طَقَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ۱۲۴﴾ (البقرہ: ۱۲۴)

”اور جس وقت امتحان کیا حضرت ابراہیم (علیہ السلام) کا ان کے پروردگار نے چند باتوں میں اور وہ ان کو پورے طور بجالائے (اس وقت) حق تعالیٰ نے (ان سے) فرمایا کہ میں تم کو لوگوں کا مقتدا بناؤں گا۔“ (بیان القرآن)

حضرت سیدنا ابراہیم علیہ السلام کو اللہ تعالیٰ نے چند کلمات سے آزمایا تو وہ واقعی پورے پورے اترے۔ گھر (چھوڑ دینے کا اللہ کی طرف سے حکم ہوا تو گھر) چھوڑا۔ اللہ تعالیٰ کے لیے خاندان چھوڑا وقت کے باڈشاہ کا مقابلہ کیا۔ اللہ کے لیے آگ میں کو دے، بیوی اور بچے کو (اکلوتے بچے کو) مکہ مکرمہ کے پہاڑوں میں چھوڑا، میٹی کی گردان پر چھری چلانے کا حکم ہوا تو اس پر چھری چلا دی۔ یہ دوسری بات ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کی یہ قربانی دوسری صورت میں قبول کی۔ بہرحال جب حضرت سیدنا ابراہیم علیہ السلام ان تمام آزمائشوں میں پورے اترے تو اللہ تعالیٰ نے بطور انعام کے فرمایا:

﴿إِنَّمَا جَعَلْتُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا﴾ (البقرہ: ۱۲۴)

”میں تم کو لوگوں کا مقتدا بناؤں گا۔“ (بیان القرآن)

اللہ نے فرمایا کہ میں تمہیں امام، پیشہ بناتا ہوں۔ لوگ تمہارے پیچھے چلیں گے آپ علیہ السلام مسلمان بننے کا نمونہ ہوں گے یعنی مسلمان ایسے ہوتا ہے جیسے حضرت سیدنا ابراہیم علیہ السلام تھے بہرحال جب اللہ تعالیٰ نے انہیں خوش خبری دی کہ میں آپ کو امام بناتا ہوں، تو انہوں نے اللہ تعالیٰ سے یوں دعا کی:

﴿قَالَ وَمِنْ ذُرَيْنِي﴾ (البقرہ: ۱۲۴)

”انہوں نے عرض کیا اور میری اولاد میں سے بھی کسی کسی کو (نبوت دیجئے)۔“ (بیان القرآن)

اللہ تعالیٰ نے جواب دیا:

﴿لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّلَمِينَ﴾ (البقرہ: ۱۲۴)

”میرا (یہ) عہدہ (نبوت) خلاف ورزی کرنے والوں کو نہ ملے گا۔“ (بیان القرآن)

اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جو نیک ہوں گے آپ کی اولاد میں سے انہیں ہم امامت دیں گے لیکن جو ظالم ہوں گے انہیں نہیں ملے گی۔

## حضرت ابراہیم علیہ السلام کا فنا فی اللہ ہونا دیکھئے!

جب حضرت سیدنا ابراہیم علیہ السلام کو ایک مرتبہ یہ معلوم ہو گیا کہ اللہ تعالیٰ ظالم لوگوں کو امامت نہیں دیتے تو اس سے آپ علیہ السلام یہ سمجھے کہ شاید اللہ تعالیٰ دوسری چیزیں بھی کافر لوگوں کو نہیں دیتے ہوں گے چنانچہ انہوں نے کسی اور موقع پر ایک اور دعا مانگی ہے جس کا انداز آپ ملاحظہ فرمائیں جس میں وہ خود ہی ظالموں کو الگ کر دیتے ہیں:

﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَدًا إِمَانًا وَأُرْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ الشَّمَرَاتِ مَنْ أَمْنَ مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ط﴾ (البقرہ: ۱۲۶)

”اور جس وقت ابراہیم (علیہ السلام) نے (دعائیں) عرض کیا کہ اے میرے پروردگار اس کو ایک (آباد) شہر بنائیجئے امن (وامان) والا اور اس کے بسنے والوں کو پھلوں سے بھی عنایت کیجئے ان کو (کہتا ہوں) جو کہ ان میں سے اللہ تعالیٰ پر اور روز قیامت پر ایمان رکھتے ہوں۔“

دیکھئے! اس دعائیں بھلیکے وغیرہ صرف مسلمانوں کے لیے مانگے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ نہیں بلکہ اس دنیا میں تو ہم کافروں کو بھی دین کے چنانچہ اللہ فرماتے ہیں:

﴿قَالَ وَمَنْ كَفَرَ فَأُمَّتَعْنَهُ قَلِيلًا ثُمَّ أَنْسَطَرَهُ إِلَى عَذَابِ النَّارِ ط﴾ (البقرہ: ۱۲۶)

”حق تعالیٰ نے ارشاد فرمایا اور اس شخص کو جو کافر ہے سو ایسے شخص کو تھوڑے روز تو خوب آرام بر تاؤں گا پھر اس کو کشاں کشاں عذاب دوزخ میں پہنچاؤں گا۔“ (بیان القرآن)

حضرت سیدنا ابراہیم علیہ السلام نے یہ دعا فرمائی کہ اس شہر لامن والی جگہ بنادیں، اپنے میوؤں میں سے یہاں کے رہنے والوں کو پھل دے دیں، رزق دے دیں، آگے فرمایا کہ جو مسلمان ہو یہ اس لیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ تیری اولاد میں سے جو ظالم ہوں گے انہیں امامت نہیں مل سکتی اس بناء پر اب اس دعا میں حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنی دعا کو صرف مسلمانوں کے ساتھ خاص کر دیا اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ جو کافر ہیں انہیں بھی تھوڑا دیں گے اس لیے دیں گے اس دنیا میں کیوں کہ یہ رزق کا معاملہ ہے اور وہ معاملہ امامت کا تھا اس لیے نہیں دیں گے۔ کیوں کہ امامت مسلمانوں کو ہی ملتی ہے۔ باقی دنیا کفار کو بھی ملتی ہے۔

میں یہ عرض کر رہا تھا کہ حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کا ذوق دیکھیں کہ کیسے انہوں نے اپنی مرضی اللہ کی مرضی میں ملائی ہوئی ہے۔ ہمیشہ یہ بات یاد رکھیں! میں علماء کرام کو درخواست کروں گا کہ وہ خاص طور پر اس بات کو یاد رکھیں اسی طرح جو لوگ دین کے کاموں میں اللہ تعالیٰ کی توفیق سے لگے ہوئے ہیں، لوگوں میں ععظ و نصیحت کرتے رہتے ہیں ان سے بھی یہ درخواست کرتا ہوں کہ ہمیشہ لوگوں کو ایسے ععظ و واقعات سے بچائیں، جن کی وجہ سے لوگوں کے عقائد خراب ہو جاتے ہوں۔

بہت سے مقررین، خطباء اور واعظین ایسے ہوتے ہیں کہ وہ وعظ کرتے ہیں، ایک بات لوگوں کو ٹھیک بتاتے ہیں جبکہ دوسری طرف سے لوگوں کے عقائد دانستہ، یا غیر دانستہ طور پر خراب کر دیتے ہیں۔ اس کی مثال یوں سمجھیں کہ جیسے کسی کو زکام ہوا وہ ڈاکٹر سے ایسا ٹکہ لگادے جس سے اس کا زکام تو ٹھیک ہو جائے لیکن دوسری طرف مریض اس ٹکد کی وجہ سے کینسر کامریض بن جائے تو اس ڈاکٹر نے اچھا کیا یا برا کیا۔ یہ ڈاکٹر سرے سے ڈاکٹر ہی نہیں اگر اچھی حکومت ہو تو ایسou کو چانسی دی جائے گی اس لیے خطباء و واعظین اور مقررین حضرات جب بیان کریں، وعظ کریں یا تقریر کریں تو واقعات وغیرہ جو سانے ہوں ان کی اچھی طرح جانچ پڑتاں کر لیا کریں کہ کہیں وہ غلط اور بے بنیاد تو نہیں ہیں کیوں کہ واقعات کے حوالے سے ایسے کئی بے شمار غلط اور بے بنیاد واقعات مشہور ہیں جن کی سرے سے کوئی حقیقت ہی نہیں اس لیے واقعات کے باب میں خوب احتیاط سے کام لیں اور صرف ثابت و مستند واقعات ہی لوگوں کو سانے یں۔ فیلیں میں ایک غلط اور بے اصل و بے بنیاد واقع کی حضرت والا نے نشان دی کی ہے نیز اس کا ہر طرح سے غلطہ ہوں گھی ثابت کیا ہے ملاحظہ فرمائیں۔

حضرت نوح علیہ السلام کے بارے میں ایک افسانہ نما واقعہ مشہور ہے واقعہ سے پہلے آپ یہ بات اچھی طرح ملحوظ نظر رکھیں کہ خود اللہ تعالیٰ نے حضرت نوح علیہ السلام کو یہ حکم دیا میرے حکم سے میرے رو بروکشی بناوے! اب جو افسانہ نما واقعہ سنانے والے لوگ ہیں وہ یہ غلط واقعہ اس لیے لوگوں کو سانتے ہیں کہ تاکہ لوگوں کے دلوں میں اللہ تعالیٰ کی محبت پیدا ہو جائے وہ یہ پیارے یہ بات نہیں جانتے کہ جھوٹے واقعات سے نور نہیں پیدا ہوتا بلکہ جھوٹ کی نحوسٹ کی وجہ سے خلمت پیدا ہوتی ہے چنانچہ یہ غلط واقعہ کچھ اس طرح ہے۔ یہ واقعہ جو لوگ سناتے ہیں وہ کہتے ہیں:

جب اللہ تعالیٰ نے حضرت نوح علیہ السلام کی قوم کو غرق کیا تو اللہ تعالیٰ نے حضرت نوح علیہ السلام کو حکم فرمایا کہ مٹی کے برتن بناؤ چونکہ حضرت نوح علیہ السلام کمہار تھے، انہوں نے مٹکے بنائے، اللہ تعالیٰ کے حکم سے بنائے، پھر اللہ تعالیٰ نے انہیں حکم دیا کہ اب ان سب مٹکوں کو توڑو۔ اب حضرت نوح علیہ السلام نے نعوذ باللہ ان مٹکوں کو توڑنا نہیں چاہتے تھے چنانچہ آپ علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ سے کہا کہ اے اللہ میں ان مٹکوں کو کیسے توڑو؟ یہ تو میں نے بڑی محنت سے بنائے ہیں۔ تو اللہ تبارک و تعالیٰ نے حضرت نوح علیہ السلام سے فرمایا کہ تم نے تو بمحض سے پوری دنیا تباہ کر دادی نعوذ باللہ گویا کہ خود اللہ تعالیٰ لوگوں کو غرق نہیں کرنا چاہ رہے تھے بلکہ صرف حضرت نوح علیہ السلام کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کو یہ سب کام کرنے پڑے۔ ”العیاذ باللہ“

حالانکہ میں نے کتنے قبیتی انسان بنائے تھے آپ کے کہنے پر تو میں نے ان کو ختم کر دیا اب آپ ہمارے کہنے پر مٹکوں کو بھی نہیں توڑ سکتے۔ ”العیاذ باللہ“ گویا کہ اللہ تعالیٰ کو اپنی مخلوق پر ترس آیا کہ تم اپنے مٹکوں کو نہیں توڑ سکتے اور میرے ہڈیے ہڈیے بندے توڑ دادیے۔ اب یہ بات کافروں کو تو مزہ دیتی ہے لیکن اس سے ایمان کا کبڑا ہو جائے گا۔ اس واقعے کا دلوں پر جواہر ہو گا اور اس سے جو عقیدہ اخذ کیا جائے گا وہ سراسر قرآن و سنت کے اصولوں کے برخلاف ہو گا۔ جس کا اسلام سے کوئی دور کا بھی تعلق نہ ہو گا۔

حضرت سیدنا نوح علیہ السلام سے متعلق مشہور اس من گھڑت واقعہ کے غلط ہونے کی نقلی اور عقلی

### وجہات!

☆ پہلی بات یہ ہے کہ یہ واقعہ قرآن کریم کے مخالف ہے، کیوں کہ قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں جس کا مفہوم یہ ہے کہ:

”میں نے ان سے کہا کہ میں اس قوم کو تباہ کرتا ہوں۔“ اس کے بعد پھر حضرت نوح علیہ السلام نے

۱ ﴿وَأُوحِيَ إِلَيْنِي نُوْحٌ أَنَّهُ لَنْ يُؤْمِنَ مِنْ قُوْمٍ كَالْأَمْنُ قَدَّامَنَ فَلَاتَبَيِّشْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ۵۰ وَاصْبَعْ الْفُلُكَ بِأَعْيُنَنَا وَ حِينَا وَ لَا تَخَاطِبُنِي فِي الَّذِينَ ظَلَمُوا إِنَّهُمْ مُغْرَفُونَ ۵۰﴾ (ہود: ۳۶)

ترجمہ: ”اور نوح کے پاس وہی بھی گئی کہ تمہاری قوم میں سے (اب اور کوئی) ایمان نہیں لائے گا بھراؤ کے جو (اب تک) ایمان لاچے سو جو کچھ یہ لوگ کرتے رہے ہیں اس پر کچھ غم نہ کرو اور تم کششی ہماری نگرانی میں اور ہمارے حکم سے تیار کرو اور مجھ سے ان لوگوں کے باب میں گھنٹگونہ کرنا جنہوں نے ظلم کیا ہے وہ ڈوب کر رہیں گے۔“ (تفسیر ماجدی)

بدعا فرمائی ہے نہ کہ پہلے۔ حضرت نے اس اثنامیں فرمایا کہ میں نے یہ واقعہ ہنگو میں ایک صاحب سے سنا جنہوں نے یہ واقعہ وعظ کے دوران سنایا۔ پھر میں نے انہیں سمجھایا بھی کہ یہ واقعہ غلط ہے دلائل بتائے تو اس نے کہا کہ واقعی اس میں بڑی گڑ بڑی ہے۔ پھر اس نے پریشان ہو کر کہا لیکن ہم تو سناتے رہے۔ میں نے کہا ازالہ کر دیں یعنی اب آئندہ نہ سنائیں۔

☆ دوسری بات یہ کہ اگرچہ کمہار ہونا کوئی بری بات نہیں ہے لیکن تم کیوں بلا تحقیق پیغمبر کو کمہار بناتے ہو۔

☆ تیسرا بات یہ ہے کہ اس واقعہ میں حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کی بڑی کمزوری معلوم ہوتی ہے کہ مثلاً نوح علیہ السلام نے اللہ کے لیے ملکے بھی نہ توڑے العیاذ باللہ! عام مسلمان بھی اللہ تعالیٰ جل جلالہ کے حکم پر سر قربان کرتے ہیں جبکہ ایک پیغمبر کو اللہ تعالیٰ ملکے توڑے کا حکم دے اور وہ اللہ تعالیٰ کے لیے ملکے بھی نہ توڑے، حالانکہ انبیاء کرام علیہم السلام کی تو پریشان ہوتی ہے کہ وہ اگر خواب بھی دیکھتے ہیں کہ اپنے اکلوتے بیٹے کو ذبح کر رہے ہیں تو میں اپنے بیٹے کو سچ مجذع کرنے لے چلتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ سے یہ بھی درخواست نہیں کرتے کہ اے اللہ آخر میر سچے کا قصور ہی کیا ہے؟ اور وہ بھی نہیں پوچھتے کہ مثلاً کیوں ذبح کروں وجہ پوچھنا محبت کے منافی ہے کہ تم نے اتنا رہ بیا پھر بھی پوچھتے ہو۔ صرف بیٹے سے پوچھا کیوں کہ ذبح تو انہیں کرنا تھا۔ وہ بھی پیغمبر تھے ان سے پوچھا کہ تمہاری کیا رائے ہے کیوں کہ میں نے تو ایسا خواب دیکھا ہے تو بیٹے نے یوں جواب نہیں دیا کہ آپ اپنا خواب پورا کریں بلکہ اس نے کہا:

﴿يَا أَبَتِ افْعَلْ مَاتُؤْمِرُ﴾ (الصفت: ۱۰۳)

”وہ بولے کہ ابا جان آپ کو جو حکم ہوا ہے آپ بلا تامل کیجئے۔“ (بیان القرآن)  
بیٹے نے یہ بھی نہ پوچھا کہ ابا جان آپ اللہ تعالیٰ سے پوچھیں کہ میری غلطی کیا ہے تاکہ میں اپنی اصلاح تو کروں۔ تو عرض یہ کر رہا تھا کہ حضرات انبیاء کرام علیہم السلام نے اس حد تک اپنی مرضی اللہ تعالیٰ کی مرضی میں ڈبوئی ہوئی ہوتی تھی۔ ایک طرف تو یہ حال ہے جب کہ دوسری طرف یہ حال ہے کہ ملکے نہ توڑیں۔ (نعوذ باللہ)

حقیقت تو بہر حال ایسی نہیں ہے کیوں کہ یہ ممکن ہی نہیں ہے اگر یوں ہوتا تب تو یہ لازم آتا کہ نعوذ باللہ حضرت نوح علیہ السلام سے تو ”ایاز“ بھی اچھے تھے کہ جس نے اپنے بادشاہ محمود کے کہنے پر ایک قیمتی موٹی کو صرف اس لیے توڑا تھا کہ میرے آقا کا حکم ہے۔ لے جبکہ نعوذ باللہ حضرت نوح علیہ السلام چند معمولی ملکے بھی اللہ کے لیے نہیں توڑ سکتے تھے۔

☆ چوڑھی بات یہ کہ اس سے لوگوں کو تاثر ملے گا کہ گویا العیاذ باللہ اللہ تعالیٰ کو مستقبل کا علم نہیں اس لئے کبھی کبھی اپنے کاموں پر بعد میں پشیمان بھی ہوتے ہیں۔

☆ پانچویں بات یہ کہ اس کا مطلب تو یہ ہوا کہ اللہ تعالیٰ قوم نوح کو تباہ نہیں کرنا چاہتے تھے لیکن حضرت نوح علیہ السلام کے دباؤ کی وجہ سے ان کو ہلاک کیا۔

☆ چھٹی بات یہ کہ یہ واقعہ قرآن مجید کی صریح آیتوں کے سراسر خلاف ہے جیسا کہ اس کا بیان پہلے گزر چکا اب اس غلط واقعے سے امت میں کس قدر بیماریاں پیدا ہو سکتی ہیں اس کا آپ اندازہ لگائیں اس لئے ہمیشہ ایسی باتوں اور واقعات کے ساتھ سے احتراز کریں جن سے لوگوں کے عقائد بگڑ جانے کا خدشہ ہو۔

☆.....☆.....☆

## نویں مجلس

ہمیشہ ثابت اور تعمیری سوچ رکھا کریں!

سوچ کے اعتبار سے لوگ دو طرح کے ہیں!

(خطبہ ابتدائیہ کے بعد) کسی چیز کو دیکھنے میں لوگ دو قسم کے ہوتے ہیں مثلاً کوئی بیماری ہو، کوئی معاملہ ہو تو ان میں دیکھنے والے لوگ دو طرح کے ہوتے ہیں۔

☆ ایک قسم کے وہ لوگ ہوتے ہیں جن کا ذہن فوراً مثبت نتیجہ نکالتا ہے۔

☆ دوسرے قسم کے وہ لوگ ہیں جن کے ذہن فوراً مثبت نتیجہ نکالتے ہیں۔ ان دونوں کے خیالات میں نتیجہ کے اعتبار سے بہت بڑا فرق ہے۔ مثلاً ایک آدمی بیمار ہوا وہ کہتا ہے: ”میں بیمار ہوا، اب تو میں ختم ہی ہو گیا، میں میرے لیے تواب قبر ہی کھو دو۔“ اس طرح کر کے فوراً مثبت نتیجہ نکال لیتے ہیں، اس کے مقابلے میں دوسراؤہ شخص ہے جو ثابت باتیں سوچتا ہے اب مثلاً وہ بھی بیمار ہوا تو وہ اپنی بیماری سے بھی ثابت سوچ نکالے گا۔

ہمارے اکابر میں سے ایک بزرگ کی بیماری کا ایک سبق آموز واقعہ!

ہمارے اکابر میں سے ایک بڑے بزرگ عالم کو بخار تھا۔ ایک دوسرے عالم نے ان کی عیادت کرتے ہوئے حال دریافت کیا کہ کیا حال ہے؟ انہوں نے جواب میں فرمایا۔

”الحمد للہ! ٹھیک ہوں، آنکھیں ٹھیک ہیں، کان ٹھیک، ہیں، ہاتھ ٹھیک ہیں، عرض یہ کہ کئی ساری اچھی حالتیں گنوالینے کے بعد فرمایا بس ذرا سا بخار ہے وہ بھی اتر جائے گا۔“ اب دیکھیں یہ ثابت سوچ ہے۔ اسی طرح جو آدمی لوگوں کے اندر خوبیاں ڈھونڈتا ہے خود ان کے اندر بھی خوبیاں جمع ہو جاتی ہیں۔

پیر مسروت شاہ صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ کا ایک واقعہ!

ایک مرتبہ پیر مسروت شاہؒ صاحب اور میں کہیں جا رہے تھے (اللہ تعالیٰ ان کی قبر کو نور سے بھر دے)

۔ پیر مسروت حسین شاہ صاحب بحیثیت پروفیسر شعبہ انگریزی ایک مشاہی پروفیسر ہے چونکہ (بقیہ حاشیہ اگلے صفحہ پر)

تواریخ میں ہمیں ایک آدمی ملا جو بہت اچھے انداز میں سوال کر رہا تھا یعنی بھیک مانگ رہا تھا لب و لہجہ بڑا صاف ستر اٹھا، مجھے تو وہ شخص بڑا عجیب لگا۔ لیکن پیور سرست شاہ صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ نے مجھ سے کہا کہ اس آدمی میں ایک بڑی خوبی ہے میں نے پوچھا وہ کیسے؟ انہوں نے کہا کہ ان کی آواز بڑی اچھی ہے اگر یہ دیندار ہو کر تقریر یکھئے تو بہت اچھی تقریر کر سکے گا۔ اب آپ دیکھیں یہ ہے ثابت سوچ۔

### ایک معدور شخص کی عجیب شکرگزاری!

ایک انتہائی معدور شخص سے جو کہ ہاتھ پاؤں سے معدور اور آنکھوں سے نایباً تھے کسی نے پوچھا کہ آپ کا کیا حال ہے؟ انہوں نے جواب دیا کہ سب سے زیادہ مہربانی اللہ تعالیٰ کی میرے ساتھ ہوئی ہے۔ پوچھنے والے نے حیرت سے پوچھا کہ کیسے اللہ کی مہربانی زیادہ ہوئی ہے آپ کے ساتھ حالانکہ بظاہر تو آپ بڑے معدور نظر آتے ہیں انہوں نے وضاحت کرتے ہوئے کہا کہ دیکھیں میں سانس لیتا ہوں یہ اللہ تعالیٰ کی کی بڑی نعمت ہے، ایسا ہی میں کھانا کھاتا ہوں، اللہ تعالیٰ کی نعمت سے مستفید ہوتا ہوں یہ بھی اللہ تعالیٰ کی نعمت ہے اور یہ جو میری آنکھیں نہیں ہیں یہ بھی بظاہر اگرچہ تکلیف و پریشانی ہے لیکن درحقیقت یہ بھی اس اعتبار سے نعمت ہے کہ اس سے میں آنکھے گناہوں سے محفوظ ہوں۔ آنکھیں ہوتیں تو آنکھوں کی ذمہ داری بھی مجھ پر ہوتی۔ اسی طرح ہاتھ پاؤں ہوتے توان کی بھی ذمہ داریاں ہوتیں۔ اب شاید میں ان اعضاء کی بالفرض اگر ذمہ داریاں پوری نہ کرتا تو دنیا میں رسول اور آخرت میں عذاب ہوتا۔

اب جب کہ میرے یہ اعضا نہیں ہیں تب بھی اللہ تعالیٰ مجھے رزق پہنچاتا ہے، اب اس حالت میں

(بقیہ حاشیہ صفحہ نمبر ۵۶) تعلیم کیڈٹ کالج کوہاٹ اور گورنمنٹ کالج لاہور جیسے مثالی اداروں کی تھیں اس پر مزید ڈیڑھ سال کا انگلستان کا قیام پہنچنے مشق پروفیسر مظہر علی خان کی زندگی کے بالکل آخری سالوں کی شاگردی ای لئے انگریزی کے مضمون کی مثالی مہارت رکھتے تھے۔ شاہ صاحب کو اپنی ملازمت کے دورانیہ میں تین سال اسلامیہ کالج پشاور کے پرنسپل کے طور پر کام کرنے کا موقع ملایا ہے ۱۹۹۹ء فروری ۲۸ جون ۲۰۰۲ء تک ۳ سال چار مہینے چوبیس دن تھا۔ شاہ صاحب کی بہت خدمات تھیں لوگوں کے اصلاح اور تربیت کی فکر بھی کرتے رہے شاہ صاحب کے دو بیٹے ہیں ایک مصعب دوسرا ڈاکٹر معاذ جنہوں نے بیماری کی حالت میں شاہ صاحب کی خوب خدمت کی۔ آخر ایک دن جانے کا مقرر ہے تین رمضان ۱۴۲۷ھ بروز پیر اس دنیا سے رخصت ہو گئے اللہ تعالیٰ درجات بلند فرمائے آمین

مجھے حلال رزق ملتا ہے، ہاتھ پاؤں ہوتے تو کیا معلوم اگر میں حرام میں پڑھاتا تو؟ ایسے ہی اگر آنکھیں ہوتیں اور میں اس سے بدنظری کرتا پھر تا اور اسی طرح میرے جسم میں اور طاقتیں ہوتیں تو شاید میں ان کے گناہ کرڈا تا اور اللہ تعالیٰ نے مجھے ان نعمتوں کے بد لے قبی نعمت نصیب فرمائی ہے کہ میں نے صبر کیا تو اللہ تعالیٰ نے میرے دل میں حلاوت ڈال دی، ذکر کی حلاوت ڈال دی اور اللہ نے اپنی محبت ڈال دی اور میرے اعضاء نہ ہونے کی وجہ سے بعض بڑے بڑے اعمال کا مجھے ثواب بھی ملتا ہے مثلاً میرا دل چاہتا ہے کہ میں جہاد کو جاؤں، لیکن نہیں جا سکتا، مفت ثواب مجھے مل جاتا ہے کیوں کہ ثواب نیت پر ملتا ہے۔ آپ نور کریں کہ مثبت سوچوں والے کہاں چلے گئے۔ جبکہ منفی سوچ والے کا ذہن ہمیشہ صرف برائی کی طرف جائے گا وہ فوراً منفی نتیجہ نکالے گا۔ مثلاً ایک غصے والا آدمی ہے تو منفی سوچ والا اسے دیکھ کر منفی نتیجہ نکالے گا کہ یہ برآدمی ہے ٹھیک نہیں ہے۔ جبکہ اسی غصے والے آدمی کو مثبت سوچ والا آدمی دیکھے گا تو وہ یوں نتیجہ نکالے گا کہ یہ بڑا پیارا آدمی ہے جذبائی ہے سچا ہے اس لیے غصہ کرتا ہے یعنی جو دل میں ہوتا ہے وہ زبان پر لاتا ہے اور اصلاح ہو جائے تو اس کا غصہ کچھ کم ہو جائے اور اس کا غصہ خیر کی طرف مڑ جائے تو کس قدر مفید انسان بن سکتا ہے۔

### ثبت سوچ کا فائدہ اور منفی کا نقصان!

☆ ثابت سوچ انسان کو انسان کا ہمدرد بناتی ہے اور وہ ایک دوسرا کے قریب ہو جاتے ہیں۔

☆ منفی سوچ سے انسان دوسروں سے دور ہو جاتا ہے۔

☆ ثابت سوچ انسان کے اندر شکر کا مادہ پیدا کرتی ہے مثلاً وہ کہتا ہے کہ الحمد للہ میں بہت خوش ہوں،

ا ہربات یا واقع کو ثابت طور سے دیکھنے کی عادت کا ارتقاء کریں۔ چاہے وہ کتنا ہی تکلیف دہ کیوں نہ منفی اور فضول انداز فکر دماغ کو کمزور کر دیتا ہے اور اسے بے چین، مشتعل و زہریلا بنا دیتا ہے، اپنے ذہنی پہلو اور نکتہ نظر کو دوبارہ مغلظہ کر کے ہر ایک منفی حالت کو ثابت صورت میں تبدیل کریں۔ یہ کیسے کیا جائے؟ اس کے لئے ایک مثال دیتا ہوں۔ فرض کریں کوئی آپ کو گالی دیتا ہے، یا غصے میں غلط بات کرتا ہے، اس وقت دل میں صرف یہ خیال کریں، کہ وہ شخص ابھی پوری طرح سے سمجھدار نہیں ہوا ہے اور اس کی ذہنی کیفیت ابھی ٹھیک نہیں ہے اس لئے وہ ایسی باتیں کر رہا ہے، لیکن اس شخص کے لئے کسی طرح کے برعے خیالات اپنے دل میں نہ لائیں۔ یہ ہوا ثابت پہلو اور رویہ۔ (تعمیر شخصیت کے رہنمای اصول)

بہت کچھ ہے ہمارے پاس۔

☆ منفی سوچ بدگمانی پیدا کرتی ہے، اللہ پر بدگمانی!! (العیاذ باللہ) لوگوں پر بدگمانی۔

☆ میں ایک مرتبہ کہیں جارہا تھا تو چلتے چلتے ایک آدمی مجھے ملا وہ مجھے کہنے لگا کہ فلاں آدمی بہت برا ہے۔ میں نے پوچھا کیوں؟ وہ کہنے لگا کہ میں ایک دن جارہا تھا تو اس نے میرے سامنے تھوکا تھا۔ یہ اس نے میرے لیے تھوکا تھا۔ میں نے ان سے کہا کہ آپ نے بلاوجہ بدگمانی کی ہے۔ (حاضرین مجالس سے حضرت نے فرمایا کہ) آپ حضرات میں سے بھی کسی ساتھی نے بدگمانی سے متعلق پوچھا ہے، پرچی میری جیب میں ہے۔ انہوں نے پوچھا ہے کہ بدگمانی کیا ہوتی ہے؟

بدگمانی کیا ہوتی ہے؟

بدگمانی یہ ہے کہ بغیر کسی مضبوط دلیل کے۔ دل ہی دل میں کسی شخص پر کسی بری بات کا اڑام لگایا جائے کہ فلاں ایسا ہوگا۔ ان شاء اللہ بدگمانی کا علاج بھی آگے جا کر بتا دوں گا بہر حال۔ منفی سوچ بدگمانی پر ڈالی ہے اللہ تعالیٰ پر بدگمانی جیسے کوئی یہ سوچ کے اللہ نے اسے دیا ہے مجھے کیوں نہیں دیا؟ میں اس سے بہتر ہوں۔ (العیاذ باللہ) شیطان نے بھی یہی کہا تھا کہ میں آدم علیہ السلام سے بہتر ہوں پھر اس کہنے کی سزا شیطان کو کیا ملی واقعہ محتاج بیان نہیں ہے۔

بطور مثال ایک واقعہ!

آپ ہمیشہ ثابت سوچ رکھیں۔ ایک واقعہ ہے کہ ایک آدمی کسی جگہ میں تھا، وہاں اس نے ایک لوہڑی کو دیکھا جو بیچاری معدور تھی۔ وہ آدمی سوچنے لگا کہ یہ تو کہیں آجا بھی نہیں سکتی تو پھر یہ کیا کھاتی ہوگی، تھوڑی دیر بعد اس نے دیکھا کہ ایک چیتا آیا اور جنگلی گائے کی ٹانگ لارک اس معدور لوہڑی کے سماں منہ رکھ گیا اس آدمی نے یہ منظر دیکھ کر سوچا کہ میں بلاوجہ مشقت اٹھاتا ہوں کہ کما کر کھاتا ہوں، اس لیے مجھے کہیں آرام سے بیٹھ کر کھانا چاہئے کیوں کہ جو اللہ اسے دے سکتا ہے وہ مجھے بھی تو دے سکتا ہے چنانچہ یہ سوچ کروہ کسی غار میں آ کر بیٹھ گیا وہ غار میں بیٹھا تھا کہ ایک آدمی نے اسے دیکھا تو پوچھا کہ بھی یہاں بیٹھے کیا کر رہے ہو، انہوں نے ان کو وہ لوہڑی والا واقعہ سنایا ساتھ میں یہ بھی بتایا کہ میں اس لیے بیٹھا ہوں کہ بس بغیر محنت

ومشقت کے آرام سے بیٹھ کر کھاؤں اس آدمی نے ان سے پوچھا کہ یہاں کب سے بیٹھے ہواں نے کہا تین دن ہو گئے ہیں ساتھ یہ بھی بتایا کہ ان تین دنوں میں میرے کھانے کے لیے کوئی بھی چیز یہاں نہیں آئی۔ تب انہوں نے اس کو سمجھاتے ہوئے کہا کہ تم نے غلط سوچا ہے کیوں کہ تم نے معدود رولومٹری سے سبق سیکھ لیا ہے تم نے چیتے سے سبق کیوں نہیں سیکھا کہ وہ خود بھی کھاتا ہے اور اوروں کو بھی کھلاتا ہے۔ تم نے اپنے آپ کو بلا وجہ معدود رولیا ہے حالانکہ تم تو ٹھیک ہو کما کر کھا سکتے ہو تو پھر کیوں یہاں آئے بیٹھے ہو مطلب کہنے کا یہ ہے کہ سوچوں میں بھی بڑا فرق ہوتا ہے۔ منفی سوچ بڑی نقصان دہ اور ثابت سوچ دنیا و آخرت کے لحاظ سے بڑی مفید ثابت ہوتی ہے۔

خانہ بدوشوں کے پر سکون رہنے کا راز!

کتاب ”الایمان والجیاۃ“ کے مصنف نے اپنی کتاب میں ایک انگریز کا واقعہ لکھا ہے کہ وہ انگریز کہتا ہے کہ میرا بہترین وقت بدوش (خانہ بدوشوں) کے ساتھ گزر رہے، کیوں بدوہ وقت مطمئن اور خوش رہنے والے لوگ تھے۔ یہ ثابت سوچ کا نامہ ہے مثلاً کسی ثابت سوچ والے کے پاس پانچ روپیہ ہوں تو وہ یوں اظہار کرے گا ”الحمد للہ میرے پاس پانچ روپے ہیں“ اور اگر کسی منفی سوچ والے کے پاس پانچ روپے ہوں تو وہ یوں اظہار کرے گا ”میرے پاس تو بس پانچ ہی روپے ہیں اور ہے ہی کیا میرے پاس؟“ ایک ہی بات ہے لیکن ان دنوں کے انداز سوچ میں فرق دیکھیں دنوں کی سوچوں میں کتنا فرق ہے۔ مجھے ایک مرتبہ ایک آدمی نے خط لکھا کہ ”میں بڑا کنگال ہو چکا ہوں، میرے گھر میں اللہ تعالیٰ کے سوا کچھ بھی نہیں ہے۔“ میں نے انہیں جواب میں لکھا کہ بھی یہی جملہ کہ میرے گھر میں اللہ تعالیٰ کے سوا کچھ نہیں ہے حضرت ابو بکر صدیق رض نے بھی فرمایا تھا جس کے الفاظ یہ ہیں ”اللہ اور اس کے رسول کے نام کو اپنے گھر میں چھوڑ کر آیا ہوں اے یہاں موقع پر فرمایا تھا کہ جب آپ صلی اللہ علیہ وسالم نے اپنے گھر کا سارا کا سارا سامان لا کر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسالم

فَكَانَ اولُّ مَنْ جَاءَ ابُوبَكْرَ الصَّدِيقَ رض بِمَا لَهُ أَرْبَعَةُ الْأَلْفِ درَهمٍ فَقَالَ صلی اللہ علیہ وسالم هَلْ أَبْقَيْتُ لِأَهْلِكَ

شیأ قال ابْقَيْتُ لَهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ.

ترجمہ: امداد لانے والوں میں سب سے پہلے ابو بکر صدیق رض تھے جنہوں نے پورا مال لایا جو چار ہزار درہم تھے تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسالم نے فرمایا کہ گھروں کے لئے کچھ چھوڑ ا تو فرمایا کہ ان کے لئے اللہ اور ان کا رسول چھوڑا ہے۔ (شرح علامہ مزراقی: ۶۲۲/۳)

کے قدموں میں رکھ دیا تھا تو نبی کریم ﷺ نے دریافت فرمایا کہ اے ابو بکر! گھر میں بھی کچھ چھوڑ کر آئے ہو؟ تو آپ ﷺ نے جواب دیا تھا کہ اللہ اور اس کے رسول کے نام کو اپنے گھر میں چھوڑ کر آیا ہوں۔“ مقصود یہ تھا کہ اللہ اور اس کے رسول کا نام ہی کافی ہے مزید کسی اور چیز کی گویا ضرورت ہی نہیں ہے یہ جملہ حضرت ابو بکر صدیق ﷺ نے غزوہ تبوک کے موقع پر فرمایا تھا اور مقصود یہ تھا کہ جب اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ کا نام گھر میں ہے تو سب کچھ ہے، جب کہ آپ کہتے ہیں کہ اللہ گھر میں ہے تو کچھ بھی نہیں یعنی یہ کہا تھا کہ ”گھر میں کچھ بھی نہیں ہے بس صرف اللہ ہی کا نام ہے۔“ حالانکہ جب اللہ ہے تو پھر کسی چیز کی تو ضرورت ہی نہیں تو ان دونوں جملوں میں بڑا فرق ہے۔ ایک ثابت سوچ کے ساتھ کہتا ہے دوسرا مخفی سوچ کے ساتھ۔

بہر حال انگریز کا واقعہ چل رہا تھا کہ اس نے بدوں کے بارے میں لکھا ہے کہ بڑے مطمئن لوگ تھے یہ حقیقت ہے کیوں کہ انسان جب ثابت سوچ اپناتا ہے تو وہ ہر وقت خوش رہتا ہے، جبکہ مخفی سوچ والا ہر وقت غمگین رہتا ہے۔ وہ ہر وقت یہی سوچتا رہتا ہے کہ میرے پاس فلاں چیز نہیں ہے، فلاں چیز نہیں ہے۔ بس اسی سوچ سے ہی پریشان رہتا ہے اس دو ایام حضرت نے فرمایا کہ مجھے شیخ سعدی رحمہ اللہ تعالیٰ کا ایک واقعہ یاد آ رہا ہے پہلے وہ سنادوں و گرنہ بھول جائیں کا شیخ سعدی رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ میں جارہا تھا، میرے پاس چلپیں نہیں تھیں۔ میں نے دل میں سوچا کہ ”اے اللہ! چلپیں تو دے دی ہوتیں۔“ ہمیں کوئی چیز مانگنی ہوا اور ہمیں اس کی ضرورت ہو تو ضرور اللہ سے مانگیں لیکن انداز شکایت والا نہ ہو بلکہ درخواست والا انداز ہو پھر میں چلتے چلتے جامع مسجد کے دروازے پر گیا، وہاں میں نے دیکھا کہ ایک شخص کے پاؤں ہی نہیں تھے میں نے فوراً کہا الحمد للہ! اگر پاؤں میں چلپیں نہیں ہے تو کیا ہوا پاؤں تو ہیں اور اس بیچارے کے تو پاؤں ہی نہیں ہیں انسان اگر اپنے لیے خوشی کے موقع ڈھونڈے تو ہر جگہ خوشی ہی خوشی ہے لیکن اگر تکلیف کے موقع ڈھونڈے تو پھر ہر جگہ تکلیف ہی تکلیف ہے۔ بہر حال وہ انگریز کا قصہ چل رہا تھا وہ انگریز لکھتا ہے کہ ایک مرتبہ ان بدوں پر کوئی آفت آئی، جس کی وجہ سے ان لوگوں کی سارے بکریاں مال مویشی ختم ہو گئے تھوڑے جانوروں کے سوا جو کہ بچے گئے تھے باقی سب جانور مر گئے۔ بس تھوڑے سے زندہ بچے، تو ان کے سردار نے ان کو جمع کر کے ان سے کہا:

یہ مولیشی ہمیں اللہ نے دیے تھے، اللہ تعالیٰ نے ہی ہم سے واپس لے لیے ہیں۔ اس میں اللہ کا ضرور کوئی راز ہے کوئی بات نہیں ہے۔ اس میں خیر ہے، اب یہ جو باقی نہیں ہیں اللہ تعالیٰ ہمیں اس میں برکت دے دیں گے، البتہ ہم سب یہاں سے کوچ کر کے کسی دوسری جگہ چلے جاتے ہیں یہ دیکھیں یہ ثابت سوچ ہے وہ انگریز لکھتا ہے کہ میں اتنا خوش ہوا کہ یہ لوگ تکلیف میں بھی خوش ہیں۔ بہر حال ہمیشہ کوشش کریں کہ ثابت سوچ اپنا نئیں بدگمانی نہ کریں، بدگمانی آپ کے اندر براہیوں کا جنگل پیدا کر دے گی اور اگر آپ کے اندر ثابت سوچ ہوتی تو ہر جگہ سے آپ کو خوبیاں ہی ملیں گی۔



## دسویں مجلس

یہود و نصاریٰ کی ایک حالت کا بیان!

(خطبہ ابتدائیے کے بعد)

﴿وَقَالُوا إِنَّمَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ الَّذِينَ كَانُوا هُودًا أَوْ نَصَارَى﴾ (البقرہ: ۱۱۱)

”اور یہود و نصاریٰ (یوں) کہتے ہیں کہ بہشت میں ہرگز کوئی نہ جانے پائے گا بجز ان لوگوں کے جو یہودی ہوں یا نصرانی ہوں۔“ (بیان القرآن)

اس آیت میں اللہ تعالیٰ جل جلالہ نے بنی اسرائیل یہود و نصاریٰ کی حالت بیان کی ہے، آج کل ہماری بھی بالکل یہی حالت ہو چکی ہے، وہی الفاظ وہی باتیں جو وہ لوگ کرتے تھے ہم بھی کر رہے ہیں اہل کتاب کا نظریہ تھا کہ جنت میں یہود و نصاریٰ ہی جائیں گے گویا کہ ان لوگوں نے جنت کا ٹھیکہ لیا تھا۔ اللہ تعالیٰ ان کی اس حالت سے متعلق فرماتے ہیں:

﴿تُلَكَ أَمَايَتُهُم﴾ (البقرہ: ۱۱۱)

”یہ (خالی) دل بہلانے کی باتیں ہیں۔“ (بیان القرآن)

لفظ انسانی کا ترجمہ اردو میں ”ڈھکو سلہ“ اور ”جھوٹی آرزو“ ہے۔ آگے اللہ تعالیٰ اہل کتاب کو مناطب کر کے فرماتے ہیں:

﴿قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُم﴾ (البقرہ: ۱۱۱)

”آپ کہیے کہ (اچھا) دلیل لا اگر تم سچے ہو۔“ (بیان القرآن)

اللہ تعالیٰ اہل کتاب سے فرماتے ہیں ”دلیل لا وجنت میں جانے کی۔“ ہم لوگ بھی یہ کہتے ہیں کہ جنت ہمارے نام الاث ہو چکی ہے۔ یہود و نصاریٰ ایک دوسرے کو غلط کہتے تھے، اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ لَيْسَتِ النَّصَارَى عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ النَّصَارَى لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ﴾

(البقرہ: ۱۱۳)

”اور یہود کہنے لگے کہ نصاریٰ (کاندھب) کسی بنیاد پر (قائم) نہیں اور (اسی طرح) نصاریٰ کہنے لگے کہ یہود کسی بنیاد پر نہیں۔“ (بیان القرآن)

یہود و نصاریٰ آپس میں ایک دوسرے کو غلط کہتے تھے قریش ان دونوں کو غلط کہا کرتے تھے قریش نے یہود و نصاریٰ سے کہا کہ تم دونوں غلط ہو صرف ہم صحیح ہیں ہم بھی یہی کہتے ہیں کہ صرف ہم اور ہماری جماعت ہی جنت میں داخل ہو گی اللہ تعالیٰ (اہل کتاب کے اور قریش کے اور آج کل کے ہمارے اس غلط خیال کی تردید میں) فرماتے ہیں:

﴿لَيْسَ بِأَمَانِيْكُمْ وَلَا أَمَانِيْ أَهْلِ الْكِتَابِ﴾ (النساء: ۱۲۳)

”نہ تھریٰ تمناؤں سے کام چلتا ہے اور نہ اہل کتاب کی تمناؤں سے۔“ (بیان القرآن)

یعنی جھوٹی ارزوں میں کام نہ آئیں گی، بلکہ کام کی چیز تو عمل ہے اچھے اور بے عمل کی جزا اور سزا مل کر رہے گی۔

﴿مَنْ يَعْمَلْ سُوءً إِثْنَجَزِيهِ﴾ (النساء: ۱۲۳)

”جو شخص کوئی برا کام کرے گا وہ اس کر عمل میں سزا دیا جائے گا۔“ (بیان القرآن)

ہم کہتے ہیں کہ ہم امت مرحومہ مغفورہ ہیں، حالانکہ امریکی ایجنسٹ ہم ہیں۔ کفر کا ساتھ ہم دیتے ہیں جیسے کہ ہم نیٹو کے اتحادی بنے ہوئے ہیں پھر بھی ہم کہتے ہیں کہ ہم بخشنے بخشنائے ہیں۔ یہی حالت تو اہل کتاب کی بھی بیان کی گئی ہے کہ گناہوں کے باوجود وہ اپنی مغفرت کے دعوے کرتے تھے اللہ تعالیٰ ان کی اس حالت کو بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

﴿فَخَلَفَ مِنْ مَبْعَدِهِمْ خَلْفٌ وَرِثُوا الْكِتَابَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَذَا الْأَذْنِي وَيَقُولُونَ

سَيُعْفَرُ لَنَا﴾ (الاعراف: ۱۶۹)

”پھر ان کے بعد ایسے لوگ ان کے جانشین ہوئے کہ کتاب تورات کو ان سے حاصل کیا اس دنیاۓ دنی (رذیل) کا مال و متعال لے لیتے ہیں اور اس گناہ کو حقیر سمجھ کر کہتے ہیں کہ ہماری ضرور مغفرت ہو جائے گی۔“ (بیان القرآن)

یہ اہل کتاب تھے، آج ہماری بھی یہی حالت ہے۔ دین اگرچہ آسان ہے، لیکن ہم نے جو دین بنایا ہے وہ تو دین ہے ہی نہیں۔ چند چیزوں کو ہم نے دین سمجھ رکھا ہے اور پھر اس کو پورے دین کا نام دے کر ادھورے دین پر مطمئن رہتے ہیں۔

### چھ سو شہیدوں کے ثواب والے اشتہار کا قصہ!

میں نے ایک اشتہار دیکھا، اس میں لکھا تھا کہ پانی پینے کے ۲۶ آداب ہیں، جو ان آداب کے مطابق پانی پیچ گا تو اسے چھ سو شہیدوں کا ثواب ملے گا، میں بڑا حیران ہوا کہ یہ حدیث تو کہیں دیکھی ہی نہیں کہ پانی پینے سے چھ سو شہیدوں کا ثواب ہے۔ اشتہار بھی کسی چھوٹے ادارے کا نہیں ایک بڑے ادارے کا اشتہار تھا اور اشتہار مرتب کرنے والا بھی مضبوط آدمی تھا۔ اپنے دعویٰ کی دلیل میں حدیث یہ پیش کی تھی:

((مَنْ تَمَسَّكَ بِسُنْنَتِيْ عِنْدَ فَسَادِ أُمَّتِيْ فَلَهُ أَجْرُ مَأْوَةِ شَهِيدٍ))۔

”جس نے میری امت میں بگاڑ آجانے کے وقت میرے طریقے کو لازم پکڑا اپس اس کے لیے سو شہیدوں کا ثواب ہے۔“

یہ حدیث لکھی تھی اور اشتہار میں ترجمہ بھی عملکریا تھا:

”کہ جس شخص نے میری ایک سنت پر ایسے وقت میں عمل کیا کہ جب امت میں فساد آیا ہوا ہو تو اسے چھ سو شہیدوں کا ثواب ملے گا۔“ یہ ترجمہ درست نہیں ہے اور اسی ترجمے میں جو غلطی ہے اسے علماء آسانی سے جان سکتے ہیں اس لیے میں علماء کرام سے درخواست کرتا ہوں کہ عوام بچارے تو نہیں جانتے، آپ تو ٹھیک بتائیں لوگوں کو۔ اشتہار میں لکھا تھا کہ چونکہ ایک سنت پر سو شہیدوں کا ثواب ہے اور پانی میں چھ سنتیں ہیں، اس لیے چھ سو شہیدوں کا ثواب ملے گا۔ میں حیران ہو گیا کہ یہ ترجمہ کہاں سے لایا ہے میں نے سوچا کہ دین تو بڑا آسان ہوا پھر آدمی کچھ نہ کرے صرف پانی پیے مزے ہیں اس کے اس طرح پھر کھانے میں تقریباً تمیں آداب ہیں تو تمیں ہزار شہیدوں کا ثواب وہاں کھانے پر بھی ملے گا۔ اسی طرح تقاضے میں بھی تقریباً تمیں آداب ہیں تو یہ کل چھ ہزار شہیدوں کا ثواب ہو جائے گا۔ غرض ایک دن میں ہی ہزاروں شہیدوں کا

ثواب مل جاتا ہے۔ انسان اور کچھ نہ کرے نہ تلاوت کرے نہ ذکر کرے پھر بھی اس کو ہزاروں شہیدوں کا ثواب مل جائے گا پھر یہ بیچارے مجاہدین کیوں پہاڑوں میں پڑے ہوئے ہیں۔ ۱ یہ سب ہمارے جھوٹے خیالات اور آرزوئیں ہیں۔ حدیث مذکورہ کا صحیح مطلب کیا ہے علماء متوجہ رہیں۔

احادیث شریفہ میں وارد لفظ ”سنۃ“ سے متعلق ایک اہم اصول!

آپ یہ بات یاد رکھیں کہ جب لفظ سنۃ کو نبی کریم ﷺ اپنی ذات کی طرف منسوب کریں (یعنی یا نے متكلم کی طرف اضافت کے ساتھ لفظ سنۃ مستعمل ہو جیسے ”سُنَّتِی“) تو اس کا مطلب ہوتا ہے پورا طرز زندگی نہ کہ صرف ایک سنۃ، جیسے کہ ایک حدیث میں وارد ہے:

((عَلَيْكُمْ سُنَّتِي وَسُنَّةُ الْخُلُفَاءِ الرَّاشِدِينَ)) ۲

”تم پر میری سنۃ یعنی طرز زندگی جس پر میں چلا ہوں اور خلفاء راشدین کی طرز زندگی کی اتباع لازم ہے۔“

آپ ﷺ کی اس حدیث مبارکہ میں لفظ ”سنۃ“ سے مراد پورا طرز زندگی ہے نہ کہ کوئی ایک سنۃ۔ اسی طرح خلفاء راشدین بھی ایک ہی سنۃ پر عمل پیرا رہے تھے بلکہ آپ کو معلوم ہے کہ انہوں نے جہاد کیا، انہوں نے تبلیغ کی ایسے ہی آپ ﷺ نے جہاد فرمایا: تبلیغ فرمائی، لوگوں کو تعلیم دی لوگوں کا تذکیرہ فرمایا، آپ ﷺ کی اتباع میں صحابہ کرام ﷺ نے بھی یہی سب کچھ کیا۔

پھر سنۃ سے مراد طریقہ ہے۔ لفظ سنۃ کا ترجمہ ادب سے کرنا غلط ہے کیوں کہ سنۃ سے مراد ادب نہیں بلکہ طریقہ ہے جیسے:

((النِّكَاحُ مِنْ سُنَّتِي)) ۳

”نکاح میری سنۃ میں سے ہے (یعنی میرا طریقہ ہے)۔“

۱ ((الْغَدْوَةُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ اورَ وُحْدَةُ خَيْرِ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا)).

ترجمہ: اللہ تعالیٰ کے راستے میں (یعنی جہاد میں) ایک سچ یا شام دنیا و مافیہا سے بہتر ہے۔

۲ آخر جه شرح السنۃ: ۲/۱۰۵ کتاب النوافل باب قیام شہر رمضان وفضلہ.

۳ آخر جه سنن ابن ماجہ: ۱۳۳ کتاب النکاح باب ما جافی فضل النکاح.

اسی طرح نماز بھی آپ ﷺ کا طریقہ ہے اب نماز و زکاح میں فرائض، واجبات، شرائط و اركان ہیں سنتیں ہیں، اسی طرح جہاد بھی آپ ﷺ کا طریقہ ہے اور اللہ تعالیٰ کا حکم ہے اب جہاد میں کتنے احکامات ہیں جیسے مال غنیمت کے احکامات وغیرہ تبلیغ بنی کریم ﷺ کی سنت ہے، لوگوں کا تزکیہ آپ ﷺ کی سنت ہے، روزہ بھی آپ ﷺ کی سنت ہے یعنی طریقہ ہے۔ تو یہ بات یاد رکھیں کہ مکمل نکاح تمام فرائض و اركان کے ساتھ ایک سنت ہے، جہاد اپنی تمام ذیلی تفصیلات کے ساتھ ایک سنت ہے۔ تبلیغ اپنے تمام آداب و تقاضوں کے ساتھ ایک سنت ہے:

((النِّكَاحُ مِنْ سُنْتِي))

”نکاح میری طرزِ زندگی میں سے ہے۔“

”منْ تَبْعِيْضُ“ کے لیے ہے (علماء کرام جانتے ہیں اس کا مطلب) کہ نکاح میری طرزِ زندگی میں سے ہے، پورا طرزِ زندگی نہیں ہے اسکے لیے ”منْ“ کا مطلب بھی سمجھا کریں لفظ سنت کا استعمال احادیث شریفہ میں بغیر اضافت کے بھی ہوا ہے۔ مثلاً ایک حدیث میں ہے:

((مَنْ أَحْيَيَ سُنَّةً مِنْ سُنْتِي قَدَّامِيْتُ مَعْدِيْ فَإِنَّ لَهُ مِنَ الْأَجْرِ مِثْلَ أُجُورِ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْئًا)) ۱

”جس نے میرے طریقہ زندگی میں سے کوئی ایک ایک سنت زندگی کی جسے میرے پرده فرماجانے کے بعد متروک العمل کر دیا گیا تھا تو جتنے لوگ اس سنت پر عمل کریں گے زندگے کرنے والے کو بھی ان جیسا ثواب ملے گا بغیر ان عمل کرنے والوں کے ثواب میں کمی کیے۔“ (مشکوٰۃ)

مطلوب اس حدیث کا یہ ہے کہ جس نے میرے طریقہ زندگی میں سے ایک سنت کو زندہ کیا مثلاً لوگوں نے تبلیغ چھوڑی تھی اور کسی نے لوگوں کو تبلیغ پر لگا دیا، لوگوں نے جہاد، تزکیہ یا نکاح چھوڑ دیا تھا اور اس نے اس کو زندہ کیا تو اس کے لیے یہ مذکورہ فضیلت ہے ان سب میں سے ہر ایک ایک مستقل سنت ہے۔ ہمیشہ یاد رکھیں، ہوش سے کام لیں، دھوکہ فریب نہ دیں۔ اس سے گناہ گار ہو جاؤ گے۔

جیسے حضرت مولانا الیاس صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ نے تبلیغ کو زندہ کیا تو اب قیامت تک جتنے لوگ اللہ کے راستے میں نکلیں گے اور جتنے لوگوں کی زندگیاں دین کے مطابق ہوں گی تو ان تمام اعمال کا انہیں بھی اجر ملے گا۔ ممٹی ہوئی سنت کو زندہ کر دینے کا ثواب جان لینے کے بعد اب آپ یہ بات یاد رکھیں کہ ایک حدیث میں آتا ہے:

((مَنْ تَمَسَّكَ بِسُنْتِيْ عِنْدَ فَسَادٍ أُمَّتِيْ فَلَهُ أَجْرٌ مَّا أَهْدَى شَهِيدٌ))

”جس نے امت میں فساد کے وقت میرے طریقہ زندگی کو مضبوطی سے تھامے رکھا تو اس کے لیے سو شہیدوں کا ثواب ہے۔“

یہاں اس حدیث میں سنت سے مراد طریقہ زندگی ہے ”امت میں فساد“ آگیا ہو۔ کا مطلب یہ ہے فساد سے کہتے ہیں کہ کوئی چیز خراب ہو جائے، جیسے کہتے ہیں کہ دودھ میں فساد آگیا ہے یعنی پھٹ گیا ہے مطلب یہ ہے کہ دودھ موجود تھے لیکن خراب ہو گیا ہے۔ ایسا ہی اس کا مطلب یہ ہے کہ دین تو ہو گا لیکن دین میں خرابی پیدا ہو گئی یعنی لوگ کڑبوڑ کرنے لگے ہوں مگر پسند دین کو اپناتے ہوں گے۔ تو ایسے گڑبوڑ کے وقت میں آدمی نبی کریم ﷺ کی پوری طرز زندگی پر عمل کرے تو یہ مشکل کام ہے اس لیے اس کا اجر بھی بہت بڑا ہے۔ اب پوری ”طررزندگی“ میں اصلاح، جہاد، تعلیم، تبلیغ، سب شامل ہیں۔ تو ایسے وقت میں کہ جب لوگ بعض دین پر عمل کرتے ہوں بعض کو چھوڑ رہے ہوں ایسے وقت میں وہ نبی کریم ﷺ کی پوری طرز زندگی پر عمل کرنے والا ہو۔ آپ احادیث شریفہ پر غور کریں کہ جہاں ایک سنت کا ذکر مقصود ہو وہاں آپ

نے فرمایا:

((مَنْ أَحُبَّيْ سُنْنَةَ مِنْ سُنْتِيْ))

”جو شخص ایک سنت زندہ کرے میری سنت یعنی طرز زندگی میں سے۔“

اور حدیث: ((مَنْ تَمَسَّكَ بِسُنْتِيْ)) کا مطلب یہ ہے کہ جو پوری طرز زندگی پر چلے، اس کا اجر یہ ہے کہ سو شہیدوں کا ثواب ملے گا۔ تو اس ساری تفصیل کو عرض کر دینے سے مقصود یہ ہے کہ ”سُنْتِی“ اور ”مِنْ سُنْتِی“ میں یہی فرق ہے کہ ”سُنْتِی“ سے مراد طرز زندگی ہے۔ بہر حال میں اس اشتہار کی بات بتارہ تھا،

افسوں یہ ہے کہ اس اشتہار میں یہ بھی لکھا تھا کہ اگر جہاد میں اخلاص نہ ہو تو آپ جہنم چلے جائیں گے، لیکن آپ پانی سنت کے مطابق اخلاص سے پیس تو آپ جنت جائیں گے۔ اتنی جرأت!!!

میں تو حیران ہو گیا یہ کتنی بڑی جرأت ہے۔ حالانکہ جہاد اور پانی پینے کا کیا تناسب اور کیا جوڑ؟ کہاں پانی پینا اور کہاں سر کی قربانی دینا یقیناً سر کی قربانی درجے میں بہت بڑھ کر ہے بہر حال میں یہ عرض کرنا چاہتا ہوں کہ بھی بھی جھوٹے خیالات میں زندگی نہ گزارو۔ ہم نے ہمیشہ جھوٹے خیالات میں زندگی گزاری ہے۔ کہیں چلے جاؤ تو وہاں کہتے ہیں کہ ایک دن عید میلاد النبی کرو، تو جنت تھہاری ہے۔ وہاں بعض لوگ روتے رہتے ہیں، عاشق ہیں نبی کے نہ داڑھی ہے نہ اور کچھ بلکہ چرس پینے رہتے ہیں یہ عشقان کا جمیع ہے۔ ہم جھوٹے خیالات میں زندگیاں گزار رہے ہیں مثلاً ہم یہ بھی کہتے ہیں کہ یہ امت مرحومہ ہے ٹھیک ہے، امت تو امت مرحومہ ہے مگر میں آپ اپنے گریبان میں دیکھیں کہ آپ بھی بذات خود مرحوم یعنی بوجہ اعمال کے قابل رحم ہیں یا نہیں؟ کوئی کہتا ہے کہ اسلامی انقلاب کیوں نہیں آتا۔ ان ایسے کہنے والوں میں سے ہر ایک سے یہ سوال ہے کہ کیا تمہارے اندر اسلام ہے؟ تمہارے اندر ہو گا تو اسلامی انقلاب بھی آئے گا اس لیے کہ معاشرہ تو افراد سے وجود میں آتا ہے تمہارے اندر ہی اسلام نہ ہو گا تو اسلامی انقلاب کیسے آئے گا؟ گدھوں کے مالک سے گائے کے دودھ کی توقعات نہ کھیں یعنی مغربی جمہوریت سے اسلامی انقلاب کی توقع ایسی ہی تو ہے جیسے گدھوں سے دودھ کی توقع اسلامی انقلاب سلام پر عمل پیرا ہونے سے ہی آئے گا نہ کہ دیگر انقلاب دنیوی کی طرح کہ وہ تو اسباب سے بھی آ جایا کرتے ہیں۔ آج میں یہ بات عرض کرنا چاہ رہا تھا کہ جھوٹے خیالات پر نہ چلیں، نہ ہی اور لوگوں کو چلا کیں، ہمیشہ سچائی پڑھائیں، سچائی ایسی تلوار ہے جس کا سامنا کوئی بھی نہیں کر سکتا اس لیے اصلی کافر نقلی مسلمان سے بعض چیزوں میں اچھا ہے، خفناہ ہونا۔ اصلی کافر غالب رہے گا کا مطلب یہ بھی نہیں ہے کہ وہ العیاذ باللہ جنت جائے گا، نہیں! بلکہ مطلب یہ ہے کہ دنیا میں اسے کچھ اچھائیاں بوجہ اصل ہونے کے ملیں گی۔ اس بات کو مندرجہ ذیل مثال سے سمجھیں ایک اصلی چوہا ہے اور ایک گتے کا شیر ہے۔ دونوں میں مقابلہ ہو تو کون جیتے گا۔ ظاہر ہے کہ چوہا جیتے گا۔ اس لیے جیتے گا کہ شیر گتے کا ہے اگر شیر اصلی ہوتا تو ایک چوہا کیا وہ تو چوہا ہے کی کئی نسلوں تک کا صفائیا کر دیتا اب ہم

گتے کے نقلی مسلمان ہیں اور کافر اصلی چو ہے ہیں تو دنیاوی لحاظ سے اسی لیے اصلی کافر غالب رہے گا۔ پہلے آپ خود کو سچا مسلمان بنائیں پھر آپ دیکھیں کہ آپ غالب آتے ہیں یا نہیں؟ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿وَلَا تَهْنُوْ وَلَا تَحْزَنُوْ اَنْتُمُ الْاَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِيْنَ ۝﴾ (آل عمران: ۱۳۹)

”اور تم ہمت مت ہارو اور رنج مت کرو اور غالب تم ہی رہو گے اگر تم پورے مومن رہے۔“ (بیان القرآن)

اس آیت میں اللہ تعالیٰ کا وعدہ ہے کہ اگر تم یقیناً مومن ہو تو تم ہی غالب رہو گے۔



## گوارہوں مجلس

لا یعنی باتوں اور لا یعنی کاموں سے اپنے آپ کو بچائیں!

(خطبہ ابتدائیہ کے بعد)

اللہ تعالیٰ کا رشاد ہے:

﴿قَدَّالَحُ الْمُؤْمِنُونَ ۝ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ۝ وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ ۝﴾ (المؤمنون: ۱-۳)

”باقیت ان مسلمانوں نے (آخرت میں) فلاح پائی جو اپنی نماز میں خشوع کرنے والے ہیں اور جو اغوا توں سے (خواہ قوں ہوں یا فعلی) برکنارہ بننے والے ہیں۔“ (بیان القرآن)

انسان اگر لا جئی پا توں اور لا یعنی کاموں سے بچے تو بہت کچھ پا سکتا ہے!

آپ اگر لا یعنی کاموں اور لا یعنی باتوں سے بچیں تو بہت کچھ مل سکتا ہے۔ ہمارا بہت سارا وقت لا یعنی کاموں میں گزر جاتا ہے، جس کا کوئی بھی فائدہ نہیں ہوتا ہے، نہ دین کا فائدہ ہوتا ہے، نہ دنیا کا۔ ”لا یعنی بات“، یعنی وہ فضول بات جس کا کوئی بھی فائدہ نہ ہونی کر سکے نے مزاح فرمایا ہے، سچی بات جس میں نمکینی ہو۔ جس سے طبیعت میں نشاط پیدا ہوا اور ساتھیوں کی دل جوئی ہو۔ اے تو یہ فائدہ ہی ہوا جبکہ لا یعنی بات کا کوئی بھی فائدہ نہیں ہوتا ہے، مومن کی شان ہی یہی ہے کہ وہ لا یعنی باتوں اور لا یعنی کاموں سے بچتا ہے (مذکورہ بالا آیات میں) اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ ”فلاح پا گئے مومن لوگ“، ”فلاح“ ہر اس کامیابی کو کہا جاتا ہے کہ جس کے بعد نا کامی نہ ہو۔ اگر ایک آدمی دنیا میں تو بادشاہ بنائے مگر آخرت میں وہ جہنمی بنا تو یہ

أعن أبي هريرة قال قال رسول الله ﷺ لان يمتل جوف أحدكم فيحا خيرله من ان يمتل شعرا قال ابو على بلغنى عن ابي عبيده انه قال وجدهه ان يمتل قلبه حتى يشغله عن القرأن وذكر الله فادا كان القرأن والعلم الغالب فليس جوف هذا عندنا ممتليا من الشع وان من البيان لسحر ا قال كان المعنى يبلغ من بيته انه ان يملح الانسان فيصدق فيه حتى يصرف القلوب الى قوله ثم يذمه فيصدق فيه حتى يصرف القلوب الى قوله الاخر فكانه سحر الساميين بذالك رواه ابو داود ج ٢ كتاب الادب باب ماجافي الشعر

شخص ناکام ہوا۔ کامیاب تو وہ ہے جس کی کامیابی مسلسل جاری رہے اور ترقی پر ترقی کرتا رہے۔ اللہ تعالیٰ مومن کی صفات کو بیان فرماتے ہیں کہ مومن وہ ہوتے ہیں جو اپنی نماز میں خشوع کرتے ہیں چنانچہ ارشاد ہے:

﴿الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاةٍ هُمْ خَشِعُونَ﴾ (المؤمنون: ۲)

”جو اپنی نماز میں خشوع کرنے والے ہیں۔“ (بیان القرآن)

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے یہ نہیں فرمایا کہ وہ نماز پڑھتے ہیں بلکہ فرمایا کہ وہ مومن لوگ ہوں گے جو نمازوں میں خشوع کرتے ہیں۔ عاجزی کرتے ہیں، ان کے دل اللہ رب العالمین کی طرف جھکھے ہوئے ہوتے ہیں۔ خشوع کی مثال یوں سمجھیں کہ آپ کے سامنے ایک شخص آیا جو کہ بادشاہ ہے مگر آپ نے اسے نہیں پیچانا تو آپ ان کے سامنے ٹھیک ٹھاک کھڑے ہوں گے بے تکلف بات کریں گے لیکن جیسے ہی آپ کو معلوم ہوگا کہ یہ بادشاہ وقت ہیں تو آپ ایک دم سکڑ جائیں گے جس اندر وہی عظمت اور خوف نے آپ کو جکڑ لیا آپ کو ڈھیلا کر دیا۔ اس اندر وہی چیز کا نام خشوع ہے۔ تو ایسا ہی اگر آدمی کے دل میں اپنے رب کا خوف وہیت، اس کی عظمت ہوگی اور اس کی قوت و قدرت جیسی صفات کا استحضار ہوگا تو آدمی کا دل رب کی طرف جھک جائے گا۔ دل کے اس جھک جانے کا نام خوف ہے جس کا اثر ظاہری اعضاء پر نمایاں ہو جائے تو صرف نماز پڑھنا ہی مقصود نہیں ہے بلکہ خشوع والی نماز مقصود ہے۔ امت سے جو چیز سب سے پہلے ضائع ہوگی وہ خشوع ہوگا۔ اگر ہماری نماز میں خشوع والی نماز ہے بن جائیں تو اس سے ان شاء اللہ ہماری پوری زندگی اچھی ہو جائے گی۔

### نماز میں آنے والے وساوس و خیالات کا آسان اور مختصر ریکن علاج!

نماز میں اگر آپ کو خیالات و ساؤس آئیں تو اس کی فکر نہ کریں یعنی اس سے پریشان نہ ہوں البتہ نماز میں خیالات خود سے نہ لائیں مثلاً خود اپنے اختیار سے نماز میں حساب و کتاب نہ کریں، لیکن اگر خیالات و ساؤس از خود آ جائیں تو یہ سوچیں کہ میں اللہ رب العالمین جل جلالہ کے سامنے کھڑا ہوں، اللہ مجھے دیکھ رہا ہے۔ خیالات پھر ادھر ادھر بھٹکیں گے آپ دوبارہ یہی سوچیں کہ میں اللہ رب العالمین کے سامنے کھڑا ہوں، اللہ مجھے دیکھ رہا ہے۔ یہ سوچیں کہ اللہ مجھے تنبیہ کر رہا ہے کہ کیا مجھ سے کوئی اور اچھا ہے کہ آپ

اُس طرف متوجہ ہو رہے ہیں۔ اس بات کی مشق کریں۔

بہر حال! میرا مقصود یہ ہے کہ آپ لوگ لایعنی باتوں اور کاموں سے بچیں! (چونکہ حضرت والا دامت برکاتہم العالیہ کا یہ گرائ قدر بیان ماہ رمضان المبارک کی ایک ابتدائی نشست میں ہوا تھا اس لیے موقع محل کی مناسبت سے حضرت والا دامت برکاتہم نے فرمایا)

اگر ماہ رمضان میں ہم لایعنی باتوں اور کاموں سے بچیں گے تو امید ہے کہ ہم رمضان کو زیادہ سے زیادہ برکات و انوارات کے ساتھ پالیں گے۔ باقی لایعنی چیزوں سے تو خیر عمر بھر بچنا ہے، البتہ رمضان المبارک میں اس لیے زیادہ اہتمام سے بچیں تاکہ ہمارے اندر یہ قوت پیدا ہو کہ ہم لایعنی چیزوں سے پوری زندگی نجات سکیں۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ الْأَغْوِيَةِ مُعْرِضُونَ﴾ (المؤمنون: ۳)

”اور جو لوگوں باتوں سے (خواہ قبولی ہوں یا فعلی) برکنار رہنے والے ہیں۔“ (بیان القرآن)

انسان کا تعلق جب اپنے رب کے ساتھ مضمبوط ہونے لگتا ہے تو پھر اپنے رب کی طرف بڑھنے میں وہ جس چیز کو بھی رکاوٹ خیال کرے گا تو اس چیز سے وہ بچے گا۔ کیوں کہ وہ چیز اسے اپنے رب کی طرف بڑھنے سے روکے گی۔ لایعنی بات سے متعلق اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ ایمان دار لوگ وہی ہیں جو فضول باتوں اور فضول کاموں سے اعراض کرتے ہیں لیکن ان کی طرف دیکھنا بھی گوارنہیں کرتے۔ اب ظاہر ہے کہ جب وہ لایعنی سے بچتے ہیں تو برے کاموں سے تو وہ لوگ بطریق اولیٰ بچیں گے۔ جب وہ اس بات سے بھی دور رہتے ہیں جس میں فائدہ نہ ہو تو برے کاموں سے تو وہ ہر حال میں بچیں گے۔

خلاف واقعہ مبالغہ آرائی سے بھی بچنا چاہئے!

خلاف واقعہ مبالغہ آرائیاں بھی ناپسندیدہ ہیں اس لیے اس سے بھی بچنا چاہئے ایک شیخ کے پاس دو آدمی مرید ہونے کے لیے آئے، وہ دونوں وہاں وضو کر رہے تھے کہ شیخ کا وہیں ان کے پاس سے گزر رہوا۔ وہ دونوں آپس میں یہ بات کر رہے تھے کہ ہماری مسجد میں جو تالاب ہے وہ اس تالاب سے بہت بڑا ہے۔ شیخ نے انہیں بلا کر پوچھا کہ تمہاری مسجد کا تالاب اس تالاب سے کتنا بڑا ہے۔ انہوں نے عرض کیا کہ

حضرت بڑا تو ہے ہمارا تالاب لیکن ہم نے ناپہنیں ہے۔ چونکہ انہوں نے دعویٰ کیا تھا کہ بہت بڑا ہے اور بغیر تحقیق علم کے یونہی ایک چیز سے متعلق رائے قائم کر لینا لایعنی ہی ہے اور بالکل فضول بات ہے جو کہ کسی طرح بھی نہیں کرنی چاہئے اس لیے شیخ نے بطور تنبیہ کے ان سے فرمایا چلو جاؤ اس تالاب کو ناپ کر آؤ پھر موازنہ کریں گے چنانچہ وہ دونوں چلے گئے اور جا کر تالاب کی پوری پیمائش کی، پھر جب موازنہ کیا گیا تو وہ مسجد کا تالاب صرف ایک بالشت بڑا تھا حالانکہ انہوں نے کہا تھا کہ بہت بڑا ہے شیخ نے تو کہا تھا کہ تم نے تو کہا تھا کہ بہت بڑا ہے اور چونکہ تمہیں صحیح علم تو تھا نہیں اس لیے ایک فضول اور بے حقیقت بات کہی یہ لایعنی ہے غرض یہ کہ انہیں اس سزا سے تنبیہ کرنا مقصود تھی کہ زبان کے معاملے میں احتیاط رکھیں۔ عرض کرنے کا مقصد یہ ہے کہ ہماری زبان میں ان باتوں سے اور جسم کے دیگر اعضا ان کاموں سے رک جائیں جو کہ فضول ہوں، ہم صرف وہ کام کریں جو ہمارے لیے مفید ہوں۔ اب یہ دیکھیں کہ مفید اگر دنیا کے لیے مفید ہے اور آخرت کو بر باد کرنے والی ہے تو اس قسم کے کاموں سے بھی بچنا ہے اس لیے ہمیں تو وہ کام کرنے ہیں جس میں آخرت کا فائدہ ہو، یاد نیا کا ہتھ فاائدہ ہوا اس کام میں نیک نیت کرو گے تو وہ ہی دین اور کار خیر بن جائے گا (لیکن اس سے آخرت بھی خراب نہ ہوتی ہو) کوشش کریں کہ اس ماہ میں فضول کام نہ کریں۔

ہر کام سے پہلے یہ سوچیں کہ اس کام کا کیا فائدہ ہے اور میں اسے کیوں کر رہا ہوں؟ ان شاء اللہ تعالیٰ ایسا کر لینے سے بڑی حد تک لایعنی سے نچے میں قوت و مدد ملے گی۔



## بارہویں مجلس

حضرات انبیاء کرام علیہم السلام سے متعلق افراط و تفریط پر متنی غلط عقائد!

(خطبہ ابتدائیہ کے بعد)

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَاعِ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ﴾ (الحج: ۳۲)

”جو شخص دین خداوندی کی ان (مذکورہ) یادگاروں کا پورا لحاظ رکھے گا تو ان کا یہ لحاظ رکھنا خدا تعالیٰ سے دل کے ساتھ ڈورنے سے (حاصل) ہوتا ہے۔“ (بیان القرآن)

بعض لوگ انبیاء کرام علیہم السلام کو اللہ تعالیٰ کا درجہ دیتے ہیں!

حضرات انبیاء کرام علیہم السلام سے متعلق لوگ افراط و تفریط میں مبتلا ہوتے ہیں اور دونوں فریق خواہ افراط کرنے والے ہوں یا تفریط کرنے والے۔ انبیاء کرام علیہم السلام کی گستاخی میں مبتلا ہو جاتے ہیں۔ بعض لوگ نبی کریم ﷺ کو اور دیگر انبیاء کرام علیہم السلام کو مرتبے میں اللہ تک پہنچاتے ہیں۔ وہ لوگ نبی کریم ﷺ کو بشر نہیں مانتے بلکہ نور مانتے ہیں حاضروناظر مانتے ہیں۔ اب ظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ ہی حاضروناظر ہے، اللہ تعالیٰ کے سوا کائنات میں کوئی بھی حاضروناظر نہیں ہے۔ کسی علاوہ کو حاضروناظر مانے کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ رب العالمین جل جلالہ جس طرح ہر چیز کو ہر آن میں ہر لمحے میں دیکھتا ہے، جانتا ہے اور اس پر گواہ ہے بالکل اسی طرح یہ صفات کسی مخلوق کے لئے خیال کرنا۔ حالانکہ الیٰ ذات تو صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے اور اس کے سوا کائنات میں دوسرا کوئی بھی حاضروناظر نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾ (المجادلة: ۶)

”اور اللہ ہر چیز پر مطلع ہے۔“ (بیان القرآن)

اللہ تعالیٰ ہر چیز پر گواہ ہے اور ہر چیز کا اللہ تعالیٰ کو علم ہے اور اللہ تعالیٰ ہر وقت ہر جگہ موجود ہیں کہیں حاضر ہونا اور کہیں نہ ہونا اس طرح کا کوئی حاضروناظر نہیں ہوتا جیسے مثلاً میں اس وقت یہاں ہوں۔ اب

میں پشاور جاتا ہوں تو پشاور پہنچ کر میں پشاور میں حاضر ہو جاؤں گا۔ اب پشاور میں تو میں حاضر ہوں گا لیکن کیا میں اس وقت یہاں بھی حاضر ہوں گا ظاہر ہے کہ ایسا نہیں ہے۔ اس بات کو یاد رکھیں کہ بیک وقت ہر چیز پر گواہ اور حاضر و ناظر صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

اگر آپ نے فرط عقیدت سے مغلوب ہو کر نبی کریم ﷺ کو درجے میں اللہ تک پہنچایا تو یہ آپ نے تعریف نہیں کی بلکہ بہت بڑی گستاخی کی کیوں کہ انبیاء کرام علیہم السلام اللہ تعالیٰ کے بندے ہیں تو اب بندے کو اللہ تعالیٰ کے برابر سمجھنا یہ عزت نہیں ذلت ہے۔ انبیاء کرام علیہم السلام کا بندہ ہونا ہی ان کے لیے عزت ہے۔ یاد رکھیں! انسان کا بلند سے بلند مقام عبدیت ہے یہ بات یاد رکھیں۔ اب اگر آپ انبیاء کرام علیہم السلام کو بشرطیں مانتے، انسان نہیں مانتے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ آپ نے حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کو اپنے درجے سے گرادا یا ہے کیوں کہ انسان تمام مخلوقات میں سے افضل مخلوق ہے۔ بحیثیت انسان ہونے کے اور تمام فرشتوں نے اسی انسان کو سجدہ کیا ہے۔ اب آپ بتائیں؟ کہ فرشتے اعلیٰ ہیں یا انسان؟ ظاہر ہے کہ انسان اعلیٰ ہوا۔ اب اگر آپ حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کو بجائے انسان کے فرشتے مانتے ہیں تو توبہ بھی آپ ان کے درجے میں تنقیص ہی کرتے ہیں۔ تو یہ لوگ اس طرح گمراہی میں مبتلا ہو جاتے ہیں۔ دوسری قسم کے لوگ ان کے مقابل ہیں وہ بھی گمراہی کا شکار ہو جاتے ہیں۔ ایسے لوگ توحید کی آڑ میں حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کی بے ادبی کرتے ہیں، وہ لوگ حضرات انبیاء کرام علیہم السلام سے متعلق ایسے نظریات و افکار کے حامل ہوتے ہیں کہ جس سے نبی کریم ﷺ اور دیگر انبیاء کرام علیہم السلام کی توہین ہوتی ہے۔ مثلاً جیسے کہ توحید بیان کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے بلکہ انتہائی ضروری ہے لیکن توحید کی آڑ میں یہاں تک بات پہنچانا کہ العیاذ باللہ! نبی کریم ﷺ اپنی قبر مبارک میں بالکل مٹی ہو کر رہ گئے ہیں تو یہ خلاف حقیقت ہونے کے ساتھ ساتھ انتہائی قسم کی بے ادبی بھی ہے جس سے اہل ایمان کو بہر صورت پہنالازم ہے یہ جو بار یک قسم کے مسائل ہوتے ہیں اس میں ہم بلا وجہ حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کو درمیان میں لاتے ہیں جیسے حیات و ممات کا مسئلہ ہے۔ اب یہ علم الکلام کا مسئلہ ہے حضرات علماء کرام ہی اس پر بحث کریں گے لیکن ایسی بات جب منبر تک پہنچ گئی جس سے عام مسلمان الجھاؤ اور تذبذب کا شکار ہو گئے ہیں ہر وہ مسئلہ

جو عوام میں بیان کرنے کا نہیں ہے جب وہ منبر تک چلا گیا مرا بعض علمی اختلافی مسائل ہیں اس میں ہم نے گڑ بڑ کی اور عوام کو تقسیم کر دیا، اس طرح سے تقسیم کا فقصان یہ ہوا کہ بعض لوگوں نے تو حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کو مرتبے میں خدا تک پہنچا دیا کہ علم غیب، حاضرون اظہر جیسے غلط عقائد کی طرف چلے گئے جبکہ اس کے بر عکس بعض دیگر لوگوں نے حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کو ان کے واقعی اور حقیقی مرتبے اور درجے سے بھی کم کر دیا، یعنی اللہ تعالیٰ نے حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کو جن صفات سے نوازا ہے وہ ان کو بھی بیان نہیں کرتے ہیں، بیان نہ کرنے کی وجہ یہ بتاتے ہیں کہ یہ چیزیں شرک ہیں۔ حالانکہ حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کی صفات و مجوہات خود قرآن مجید میں ذکر ہیں۔ چنانچہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بارے میں قرآن کریم میں آتا ہے کہ وہ اللہ کے حکم سے مردوں کو زندہ کرتے تھے۔ کوڑھ کے مریضوں کو اور مادرزادوں کو ٹھیک کرتے تھے اللہ تعالیٰ کے حکم سے۔

اللہ تعالیٰ کے حکم کا مطلب نہیں ہے کہ اللہ نے انہیں یا اختیار دیا تھا کہ جسے چاہو ٹھیک کر دو بلکہ اس کا مطلب یہ ہے جس کے بارے میں تمہیں اللہ کے حکم دے دیں تو تم انہیں ٹھیک کر دو۔ تو وہ زندہ اور ٹھیک ہو جاتے ہیں۔ ﴿بِإِذْنِ اللَّهِ﴾ یعنی اللہ کے حکم کے ساتھ کا مطلب یہی ہے کہ اللہ تعالیٰ انہیں حکم دیتے تھے۔ اس لیے عقیدہ بھی ہمیشہ ٹھیک رکھا کریں بہر حال! حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کی جائز تعریف ضروری ہے۔ حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کے مرتبے سے انہیں گھٹا نای تو ہیں ہے جس سے بہر صورت پچالا زم ہے نبی کریم ﷺ نے خود فرمایا ہے کہ میری تعریف میں مبالغہ مت رو جس طرح کہ نصاریٰ نے کیا کہ اپنے پیغمبر کو اللہ تعالیٰ کا بیٹا بنا دیا۔ ۱ (نصاریٰ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو اللہ کا بیٹا سمجھتے ہیں العیاذ باللہ)

۱ ﴿وَأُبَرِّئُ الْأَكْمَةَ وَالْأَبْرَصَ وَأُخْبِرُ الْمُؤْتَمِ بِإِذْنِ اللَّهِ﴾ (آل عمران: ۳۹)  
ترجمہ: "اور میں اللہ کے حکم سے مادرزادوں ہے اور بروں کو اچھا کر دیتا ہوں اور میں اللہ کے حکم سے مردوں کو زندہ کر دیتا ہوں۔" (تفسیر ماجدی)

۲ وَعَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لَا تُطْرُونِي كَمَا أَطْرَتِ النَّصَارَى إِنِّي مَرْيَمٌ فَإِنَّمَا أَنَا بَعْدُهُ فَقُوْلُوا عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ۔ اخرجه مشکوہ المصایب: ۱۲ کتاب الفتنه باب المفاحرة والعصبية بحواله بخاري و مسلم.

اب مطلب یہ ہے کہ اتنی تعریف نہ کرو کہ پیغمبر کو درجے میں خدا تک پہنچا دو۔ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو کسی صفت میں شریک کرنا سراسر شرک ہے اللہ تعالیٰ خالق ہے اور حضرات انبیاء کرام علیہم السلام مخلوق ہیں۔ اب خالق مخلوق میں کیا مناسبت؟ ظاہر ہے کہ مخلوق کسی طرح بھی خالق کے درجے تک نہیں پہنچ سکتی لیکن اس کے ساتھ ہی یہ بات بھی یاد رکھ لینی چاہئے کہ مخلوقات میں سب سے افضل مخلوق حضرات انبیاء کرام علیہم السلام ہی ہیں۔

حضرات انبیاء کرام علیہم السلام سے متعلق یہ کہنا کہ ”وہ مٹی ہو گئے ہیں“ درست نہیں ہے! جو لوگ یہ کہتے ہیں کہ حضرات انبیاء کرام علیہم السلام وفات کے بعد قبر میں مٹی ہو جاتے ہیں تو ان کی یہ بات غلط ہے۔ ایک آدمی سے میری بحث ہوئی وہ کہہ رہا تھا کہ تجربہ سے ثابت ہے اور مشاہدہ ہے کہ جب کوئی جسم والی جاندار ہے تو چند دنوں بعد اسے کیڑے کھا لیتے ہیں اور وہ جسم مٹی ہو جاتا ہے۔ یہ تجربہ ہے، یقیناً تجربہ ہے مثلاً جسے کمری مرگی تو تین یا چار دن بعد تقریباً اس میں کیڑے پڑیں گے، پھر گوشت ختم ہو کر صرف ہڈیاں باقی تھیں اور پھر وہ ہڈیاں رفتہ رفتہ مٹی بن جائیں گی یہ تجربہ ہے، تو ایسے ہی جب انسان مرجاتا ہے تو چند دنوں بعد وہ مٹی بن جاتا ہے، اس لیے یہ تجربہ دلیل ہے اس بات پر کہ چونکہ انبیاء کرام علیہم السلام بھی انسان ہیں، اس لیے وہ بھی اس تجربے کی بنیاد پر مٹی بن جاتے ہوں گے العیاذ باللہ۔ اس تجربہ کا ایک نقلی جواب یہ ہے کہ خود نبی کریم ﷺ نے فرمایا ہے:

((إِنَّ اللَّهَ حَرَمَ عَلَى الْأَرْضِ أَنْ تَأْكُلَ أَجْسَادَ الْأَنْبِيَاءِ فَنَبِيُّ اللَّهِ حَسِيْنٌ رُبْرَقٌ )) لـ

”اللہ تعالیٰ نے زمین پر حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کے مبارک جسموں کو کھانا حرام کر دیا ہے۔

انبیاء کرام زندہ ہیں اور رزق دیے جاتے ہیں۔“

اب سوال یہ ہے کہ انبیاء کرام علیہم السلام کیسے زندہ ہیں؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ اللہ ہی، بہتر جانتے ہیں، خود اللہ جل شانہ فرماتے ہیں:

﴿وَلَكُن لَا تَشْعُرُونَ﴾ (البقرة: ۱۵۴)

”لیکن تم (ان) حواس سے (اس حیات کا) ادراک نہیں کر سکتے۔“ (بیان القرآن)

اگر شہداء زندہ ہیں تو انہیاء کرام علیہم السلام تو پھر بطریق اولیٰ زندہ ہیں اب وہ کیسے زندہ ہیں، تو خود اللہ نے فرمادیا ہے کہ تم نہیں جانتے۔ توجہ اللہ جل شانہ خود ایک چیز سے متعلق یہ فرمار ہے ہوں کہ ”تم نہیں جانتے“ کیا اس کا تقاضا نہیں ہے کہ ہم جواب میں یوں کہیں کہ ہاں ہم نہیں جانتے۔ اور پوالی حدیث: ((إِنَّ اللَّهَ حَرَمَ عَلَى الْأَرْضِ .....)) سے متعلق یہ لوگ کہتے ہیں کہ یہ حدیث کمزور ہے، ضعیف ہے۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ صرف ضعیف ہی ہے موضوع تو نہیں ہے، من گھڑت بھی نہیں ہے باقی رہا تجربہ کہ ہر جسم والی چیز مر جنے کے بعد خاک ہو جاتی ہے تو اصل بات یہ ہے کہ بعض لوگ اپنی باطنی خباثت کی وجہ سے اس طرح کی باتیں کرتے ہیں۔

حضرات انبیاء کرام علیہم السلام انسانوں میں اعلیٰ ترین اور اکمل ترین انسان ہیں!

ایسی بات نہیں ہے کہ حضرات انبیاء کرام علیہم السلام انسان نہیں ہیں۔ نہیں بلکہ وہ انسان ہیں بشر ہیں لیکن عام انسانوں سے بہت بڑھ کر ہیں جیسے ایک ہر ان ہے اس کے نافے میں مشک ہے جو کہ خون سے بنائے وہ تقریباً میں ہزار روپیہ تولہ ہے، حالانکہ در حقیقت وہ خون ہی ہے۔ ایسا ہی ہر ان میں عام خون بھی ہے اس کی قیمت ایک آنڈہی نہیں ہے۔ اسی طرح نافے کا مشک پاک کھی ہے جبکہ ہر ان کا عام خون ناپاک ہے تو دونوں میں فرق ہے۔ ایسا ہی انبیاء کرام علیہم السلام اور دیگر عام انسانوں میں بھی فرق ہے۔ حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کو اللہ تعالیٰ نے وحی حیسی عظیم الشان امانت کے لیے چھاتھا۔ اس لیے ان میں اور عام انسانوں میں فضل و مکال اور مرتبے کے لحاظ سے فرق کا ہونا بدیکی بات ہے، بہر حال تجربے کی بات کا جواب یہ ہے کہ علماء کرام فرماتے ہیں کہ تجربہ تو یہ بھی ہے کہ بہت سارے لوگ شہید ہونے کے سالہا سال بعد دیکھے گئے ہیں کہ وہ صحیح سالم ہیں مٹی نہیں بنے ہیں حضرت عبد اللہ بن تامر رحمۃ اللہ علیہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے پیروکاروں میں سے تھے، نبی کریم ﷺ کے زمانے سے بہت پہلے شہید ہو گئے تھے۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے زمانہ خلافت میں ان کی قبر کھل گئی تھی تو وہاں موجود صحابہ کرام اور دیگر مسلمانوں نے دیکھا کہ ان کا ہاتھ

کن پی پر رکھا ہوا تھا، ہاتھ ہٹایا گیا تو رخ سے خون آنے لگا اور ان کا جسم بالکل سالم تھا۔ ۱۔ چنانچہ پھر وہ قبر دوبارہ بند کر دی گئی تھی۔ تو تجربہ تو یہ بھی ہے حضرت عبداللہ بن جابر رض ایک معرکہ میں شہید ہو گئے۔ قبر وہیں بنی، پھر شہادت کے چھیالیں سال بعد وہاں ایک نہر آئی جس سے قبر میں پانی جانے کا اندیشہ تھا حضرت معاویہ رض کے زمانے میں لوگوں نے وہ قبر وہاں سے ہٹانا چاہی، دیکھا تو ان کے جسم میں کوئی بھی تغیر نہیں آیا تھا۔ ۲۔ تجربہ تو یہ بھی ہے کہ شہادت کے چھیالیں سال بعد تک جسم اپنی حالت پر ثابت ہے۔ اسی طرح افغانستان کے جہاد میں بہت ساری قبریں بعد میں کسی بھی وجہ سے کھولیں گئی تو شہداء کے جسم صحیح سالم تھے۔

سلطان نور الدین زنگی رحمہ اللہ تعالیٰ کے زمانے کا ایک عجیب واقعہ!

سلطان نور الدین زنگی رحمہ اللہ تعالیٰ کے زمانے میں انہوں نے ایک مرتبہ خواب دیکھا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ و آله و سلّم نے ان سے فرمایا کہ دو کتے مجھے قبر سے نکالنا چاہتے ہیں بعض روایات میں آتا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلّم نے خواب میں سلطان کو ان دو کتوں کی شکل میں بھی دکھادی تھیں۔ بیدار ہونے کے بعد سلطان نے تیاری کی اور مدینہ منورہ تشریف لے آئے مدینہ منورہ آ کر سلطان نے سب مدینہ والوں کی دعوت کی یہ تدبیر تھی ان کتوں کو پکڑنے کی جب سب لوگ آگئے تو سلطان نے خواب میں جو دو بدجنت دیکھے تھے وہ نظر نہیں آ رہے تھے سلطان نے پوچھا کہ کیا مدینہ کے سب لوگ آچکے ہیں، لوگوں نے بتایا کہ باقی تو سب لوگ آچکے ہیں البتہ صرف دو آدمی نہیں آئے اور وہ دو آدمی بہت نیک ہیں، وہ دونوں کسی کی دعوت میں نہیں جاتے، کسی کے پاس نہیں جاتے ہیں، اللہ تعالیٰ کی عبادت ہی میں مشغول رہتے ہیں اسی صرف وہ دونوں نہیں آئے ہیں۔ وہ دونوں دراصل وہی دو کتے تھے۔ ان کا کام یہ تھا کہ انہوں نے قبر شریف سے کچھ فاصلے پر ڈیرہ ڈالا ہوا تھا اور وہاں سے نقب لگا رہے تھے آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلّم کے رو پر کی طرف۔ رات کو یہ لوگ نقب لگاتے رہتے اور صبح اسے کسی چیز سے ڈھانپ کر چھپا لیتے ان بدجنتوں کا منصوبہ یہ تھا کہ نعوذ باللہ حضور صلی اللہ علیہ و آله و سلّم کو قبر مبارک میں سے نکال کر لے جائیں گے، پھر مسلمانوں سے کہیں گے کہ اس قبر میں کوئی نہیں ہے چلو شرط کرلو۔ چنانچہ لوگوں کی

۱۔ معارف القرآن: ۱۳/۸ سورة البروج:

۲۔ اُن میں عرو بن جموج رض بھی تھے اُحد کے مقام پر ان تمام صحابہ رض کی لاشیں صحیح سالم تھیں۔ (شرح الصدور بشرح احوال الموتی والقبور بحکم اللہ یعنی علامہ جلال الدین سیوطی)

نشان دہی پر سلطان رحمہ اللہ تعالیٰ ان تک پنچ سلطان نے ان کو پکڑا، جہاں وہ بیٹھے تھے وہاں سے ان کو ہٹایا تو سر نگ دیکھی اور پھر سلطان اس سر نگ میں اندر چلے گئے سلطان نے دیکھا کہ وہ یہودی کتے نقاب لگاتے لگاتے حضرت عمر فاروق رض کے پاؤں مبارک تک پنچ پکے تھے۔ حجرہ مبارک میں قبروں کی ترتیب بھی ادب پر منی ہے۔ اسی طرح ادب کے پیش نظر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد محراب میں جہاں آپ صلی اللہ علیہ وسلم بجہ مبارک فرماتے تھے تو حضرت ابو بکر صدیق رض نے وہاں دیوار کھڑی کر دی کہ کسی کے پاؤں اس جگہ نہ لگیں کہ جہاں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا سر مبارک لگا ہو۔ یہ ادب ہے اب کوئی اس کو بھی کہہ دے کہ یہ شرک ہے۔ تو وہ یہ حملہ کس پر کرتا ہے۔ اسی طرح منبر پر تشریف فرمائے ہوئے میں خفاء عظام نے ادب کو ملحوظ رکھا۔ چونکہ تیسرا سیٹھی پر آخر حضرت صلی اللہ علیہ وسلم جلوہ افروز ہوتے تھے اس لیے حضرت ابو بکر صدیق رض دوسری سیٹھی پر تشریف فرمائے ہوئے تھے جبکہ حضرت عمر فاروق رض پہلی سیٹھی پر تشریف فرمائے ہوئے تھے۔ بہر حال! ان کتوں نے نقاب لگاتے ہوئے کھدائی کے دوران درانی حضرت عمر فاروق رض کے پاؤں مبارک کو بھی ماری تھی جس کی وجہ سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاؤں مبارک کے انکو ہٹے ہے خون آرہا تھا۔ بہر حال حضرت سلطان نے ان کتوں کو سزا دی اور سر نگ کو بند کر دیا عراق میں دو صحابہ مدد فونا ہیں، عراقی بادشاہ نے خواب دیکھا کہ وہ دو صحابہ ان سے کہہ رہے ہیں کہ ہماری قبروں میں پانی آ رہا ہے، ہماری قبروں کی جگہ تبدیل کر دو۔ یہ بادشاہ صدام حسین سے پہلے کا تھا ابھی قریب کا ہی واقعہ ہے تقریباً ستر سال پہلے کا واقعہ ہے۔ اس بادشاہ نے تین یا چار مرتبہ یہ خواب دیکھا۔ ہر بار خواب دیکھنے کے بعد علماء سے پوچھتا تھا لیکن علماء نے قبروں کے منتقل کرنے سے منع کیا۔ بالآخر بار بار خواب دیکھنے کے بعد جگہ تبدیل کرنے کا ارادہ کر لیا۔ چونکہ ان دونوں رج کا زمانہ قریب تھا اس لیے طے یہ ہوا کہ حج سے فراغت پر یہ کام کیا جائے گا۔ اس واقعے کی باقاعدہ تشبیہ بھی ہو گئی چنانچہ جب حج کے بعد قبروں کی جگہ بد لئے کا آغاز کیا جا رہا تھا تو اس وقت انگریز بھی آگئے، انہوں نے کیمرے بھی لگائے، پرو جیکٹر بھی لگائے۔ مسلمانوں نے اس گھوارے کو بڑے بڑے بنس لگادیے جن میں میتوں کو دوسری جگہ لے کر جانا تھا تاکہ زیادہ سے زیادہ لوگ کندھا دے سکیں۔ چنانچہ جب قبریں کھولی گئی اور ان صحابہ کرام کو نکالا گیا تو وہ میتیں بالکل تازہ تھیں۔ یہ ایمان افروز واقعہ دیکھ کر بہت سارے انگریز مسلمان ہو گئے ان دو

صحابہؓ میں سے ایک حضرت خدیفہ بن یمانؓ بھی تھے حضرت خدیفہ بن یمانؓ کی آنکھوں میں اس وقت بھی وہ چمک باقی تھی جو زندہ انسان کی آنکھوں میں ہوا کرتی ہے اور جو وفات سے چند منٹ کے بعد ختم ہو جاتی ہے۔ یہ واقعہ اخبارات وغیرہ میں بھی آیا تھا۔ ماہنامہ البلاغ میں میں نے خود بھی پڑھا ہے ماہنامہ البلاغ دارالعلوم کراچی کا ترجمان رسالہ ہے جوان دونوں حضرت شیخ الاسلام مفتی محمد تقی عثمانی زید مجدد کی سرپرستی میں ہر ماہ شائع ہوتا ہے۔ دریائے جہلم میں تقریباً دس بارہ سال پہلے طوفان آیا تھا جس سے بہت ساری تبریں اکھڑ گئیں تھیں، جن میں سے بہت سارے مردے سالم نکلے۔

میرے ایک جانے والے ہیں ان کے والد صاحب باتا رہے تھے کہ ہم افغانستان میں زمین کھو دیتے تھے تو زمین کھو دتے کھو دتے ہم پر ایک قبر کھلی جو کہ ایک لڑکی کی تھی جس کی لاش بالکل صحیح سالم تھی، کوئی بھی فرق نہیں آیا تھا۔ البتہ لفظ ایسا ہو گیا تھا جیسے کہ کیس کی جالی ہوتی ہے۔ تو یہ سب تجربے ہیں یا نہیں؟ الغرض یہ کہ دونوں طرف تجربے موجود ہیں اور اس تجربے پر مذکورہ واقعات کے علاوہ بھی سینکڑوں واقعات پیش کیے جاسکتے ہیں اب میں قرآن مجید میں سے ایک دلیل بتاتا ہوں۔ حضرت سلیمان علیہ السلام جب مسجدِ قصیٰ بنارہ ہے تھے، تو موت تو وقت پر ہی آئی ہوئی ہے چنانچہ حضرت سلیمان علیہ السلام کو مسجدِ قصیٰ کی تکمیل سے پہلے ہی موت آگئی۔ وہ کھڑے تھے، تو کھڑے ہی رہ گئے۔ جنات کو بھی پتہ نہ چلا کہ انہیں موت آگئی ہے۔ چنانچہ جنات آتے تھے دیکھتے تھے تو سلیمان علیہ السلام کو کھڑے ہونے کی حالت میں پا کر دوبارہ کام شروع کر دیتے تھے حضرت سلیمان علیہ السلام پر جس جگہ موت واقع ہوئی تھی اسی جگہ سے کھڑے ہو کر آپ علیہ السلام جنات کے کام کی نگرانی بھی فرماتے تھے، اس لیے موت کے بعد بھی جنات آپ علیہ السلام کو زندہ سمجھتے رہے اور بدستور آپ علیہ السلام کے ڈرے مسجدِ قصیٰ کی تعمیر میں لگے رہے ہیں تک کہ مسجد کی تعمیر کامل ہو گئی چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَادَّهُمْ عَلَى مَوْتِهِ إِلَّا دَابَّةُ الْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنْسَأَتِهِ جَ

﴿فَلَمَّا خَرَّتِ الْجِنُّ أَنْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَيْشُوا فِي الْعَذَابِ الْمُهِمِّينَ﴾ (سبا: ۱۴)

”پھر جب ہم نے ان پر موت کا حکم جاری کر دیا تو کسی چیز نے ان کے مرنے کا پتہ نہ بتایا مگر گھن کے

کیڑے نے کہ وہ سلیمان کے عصا کو کھاتا تھا سوجب وہ گر پڑے تب جنات کو حقیقت معلوم ہوئی کہ اگر وہ غیب جانتے ہوتے تو اس ذات کی مصیبت میں نہ رہتے۔“ (بیان القرآن)

آیت مذکورہ میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں جب اللہ نے ان پر موت کا فیصلہ کر لیا کسی کو بھی ان کی موت کا پتہ نہیں چلا، یہاں تک کہ ان کی موت کا پتہ دیمک نے دیا اگر دیمک نہ ہوتا تو کسی کو ان کی موت کا پتہ ہی نہ چلتا دیمک نے ان کی لاٹھی کھالی یہاں تک کہ وہ ٹوٹ گئی اور سلیمان علیہ السلام زمین پر آئیے تب پتہ چلا کہ ادھو یہ تو دنیا سے رخصت ہو چکے ہیں۔ کہتے ہیں کہ بہت عرصے تک جنات کام میں لگے رہے۔ اب میں آپ کو یہ بات بتانا چاہتا ہوں کہ ذرا آپ اندازہ لگا کیمیں سلیمان علیہ السلام کی لاٹھی شاہی لاٹھی تھی، کیسی ہوں ظاہر ہے کہ بڑی شاندار اور بڑی مضبوط ہو گئی اس لاٹھی کو دیمک نے خراب کیا۔ اب آپ یہ بتا کیمیں کہ مردہ انسان کا جسم جلد خراب ہوتا ہے یا لاٹھی؟ سیدھی بات ہے کہ انسان جلد خراب ہوتا ہے بنسبت لاٹھی کے، کیوں کہ مردہ انسان کا جسم مرنے کے بعد ایک دو دن میں ہی خراب ہو جاتا ہے جبکہ دیمک اور لکڑی کا حال یہ ہوتا ہے کہ عام لکڑی پر بھی مہینوں مہینوں دیمک لگا رہتا ہے تب کافی عرصے بعد جا کر کہیں وہ لکڑی خراب ہو جاتی ہے فوراً یا ایک آدھ دن میں دیمک سے لکڑی کبھی بھی خراب نہیں ہوتی یہاں لاٹھی خراب ہو گئی، ٹوٹ بھی گئی جبکہ سلیمان علیہ السلام کھڑے تھے، کوئی بھی تغیر نہیں آیا۔ تو معلوم ہوا کہ حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کے جسموں کو اللہ تعالیٰ موت کے بعد بھی سالم رکھتا ہے۔ یہاں میں حیاتِ انبیاء کرام علیہم السلام کے منکرین سے یہ عرض کروں کہ کیا یہ منکر لوگ ”فرعون“ کے جسم کو سالم مانتے ہیں یا نہیں مانتے۔ مانتے ہیں فرعون آج بھی مصر کے عجائب گھر میں سالم پڑا ہوا ہے فرعون کو تو ہزاروں سال ہو چکے ہیں جبکہ اسے پانی بھی لگا تھا اور پانی سے جسم جلد خراب ہو جاتا ہے۔ حالانکہ ابھی تک تو وہ بھی سالم پڑا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿فَالْيَوْمَ نُنْجِيُكَ بِيَدِ نِلَكَ لِتَكُونُ لِمَنْ خَلْفَكَ﴾ (آلہ یونس: ۹۲)

”سو (بجائے نجات مطلوبہ کے) آج ہم تیری لاش کو پانی میں نہ شین ہونے سے نجات دیں گے تاکہ تو ان کے لیے موجب عبرت ہو جو تیرے بعد (موجود) ہیں۔“ (بیان القرآن)

یاد رکھیں کہ مرجانے کے بعد کسی کے جسم کا سالم ہونا یہ کوئی خدائی تو نہیں ہے۔ خدا کا تو جسم ہے ہی نہیں، جسم کا ہونا تو مخلوق ہونے کی دلیل ہے۔ اس کو شرک کہنے سے تو شرک کا بھی انک پن ختم ہو جاتا ہے۔ دراصل یہ لوگ بات بات پر شرک شرک کہہ کر شرک کی کراہیت لوگوں کے دلوں سے ختم کر دیتے ہیں۔ یہاں البتہ ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر فرعون کا بھی جسم سالم ہے اور حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کا بھی جسم سالم ہے تو فرق کیا ہوا؟

جواب یہ ہے کہ فرق تو بہت ہے انبیاء کرام علیہم السلام کے اجسام کا سالم ہونا شرفاً، احتراماً اور کرامۃ ہے جبکہ فرعون کے جسم کا سالم ہونا عبرتاً ہے مثلاً قرآن کریم میں حضرت سیدنا موسیٰ اور حضرت سیدنا ابراہیم علیہ السلام کا نام بھی ہے فرعون و نمرود کا نام بھی ہے اور ہامان و قارون کا بھی ہے تو فرق ہے یا نہیں؟ ایک کاذک تعریف کے لیے ہے اور دوسرے کاذک رمذان کے لیے۔ اسی طرح انسان کا گوشت بھی حرام ہے، اور کتنے کا گوشت بھی حرام ہے تو فرق ہے یا نہیں؟ اسی طرح حرم کا کوترا اگر کوئی شکار کرے اس کا گوشت حرام ہے اور خنزیر کا گوشت بھی حرام ہے تو فرق ہے یا نہیں؟ فرق ہے کیوں کہ ایک جس ہے اور ایک شریف ہے۔

### فرعون کے جسم کو باقی رکھنے کی حکمت!

حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کے اجسام اعزاز احفوظ ہیں۔ جبکہ فرعون کا جسم عبرتاً محفوظ ہے تاکہ دنیا والے دیکھیں کہ یہ ہے وہ خدا جس نے خدائی کا دعویٰ کیا ہے اور دیکھو کیسے پڑا ہے بھلا خدا ایسے ہوتے ہیں العیاذ باللہ فرعون کے جسم کو باقی رکھنے کی ایک حکمت تو یہ ہے کہ وہ دنیا بھر کے لیے تماشہ عبرت بن کر پڑا رہے، اس کے علاوہ ایک اور حکمت یہ بھی ہے کہ اگر وہ ڈوب جاتا تو شاید کسی کو مخالف ہو جاتا کہ فرعون خدا تھا اس لیے آسمانوں پر اڑ گیا ہو گا اس لیے مخلوق کو اس مخالفت سے بچانے کے لیے سامنے لا کر رکھ دیا گیا کہ دیکھو یہ ہے وہ خدا جو اپنے کو خدا کہتا تھا۔

تو بہر حال! حضرات انبیاء کرام علیہم السلام سے متعلق یہ عقیدہ نہ رکھیں کہ وہ انسانیت سے بالاتر ہیں، خدا کے بیٹے، یا معاذ اللہ خدا کے اجزا ہیں کیوں کہ یہ حقیقت کے سراسر خلاف باقی ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ حضرات انبیاء کرام علیہم السلام انسان ہیں البتہ انسانوں میں وہ اعلیٰ اور اکمل ترین انسان ہیں۔ اللہ تعالیٰ

نے انہیں اس شانِ اکملیت و افضلیت کے ساتھ ایسا بنا یا تھا کہ ان پر وحی نازل ہو۔ میں مثال بیان کرتا ہوں کہ ہوائی جہاز بھی لو ہے سے بنائے اور سائیکل بھی لو ہے سے بنی ہے۔ دونوں میں فرق یہ ہے کہ جہاز اڑنے کے لیے بنائے ہے، اب بتاؤ کیا سائیکل بھی کہی اڑی ہے؟  
بطورِ مثال ایک واقعہ!

لاہور میں رکشے ہوتے ہیں۔ ایک مرتبہ گاؤں کا ایک سیدھا سادہ آدمی جو کہ گاؤں میں گدھا گاڑی چلا یا کرتا تھا لاہور آیا۔ لاہور آ کر اس نے غیر معمولی رفتار کے ساتھ دوڑتے ہوئے رکشوں کو دیکھا تو بڑا حیران ہوا کہ یہ بھی عجیب چیز ہے۔ پھر اس نے ایک جانے والے سے پوچھا کہ یہ رکشے آخر اس قدر تیز کیسے دوڑتے ہیں وہ بیچارہ سادہ تھا، اس نے سوچا کہ رکشوں میں تو آگے گدھے بھی نہیں بندھے ہوتے ہیں اس پھر بھی اتنی رفتار سے چلتے ہیں جبکہ گدھا گاڑی میں تو باقاعدہ ایک صحیت مند گدھا بھی بندھا ہوتا ہے لیکن وہ پھر بھی اس سے کم رفتار کے ساتھ چلتی ہے خیراں جانے والے نے اسے بتایا کہ یہ ان جن کا کمال ہے اس نے پوچھا ان جن کیا ہے؟ خیراں نے ایک جگہ سے اسے ان جن بھی دکھلا دیا کہ یہ دیکھو یہ ہوتا ہے ان جن۔ اب اس سادے آدمی نے سوچا کہ اگر میں یہی ان جن خرید کر گاؤں میں آیا۔ گاؤں آ کر اس نے خوشی خوشی ان جن کو گاڑی میں جوڑا ان جن فٹ کر لینے کے بعد اس نے ہر ممکن کوشش کی کہ گاڑی چلے، گاڑی نے نہ چلانا تھا سونہ چلی، چلتی بھی کیسے؟ کیوں کہ ان جن تو اس کے لیے بنائی نہ تھا۔ خیراں نے ان جن کھولا اور لاہور لا کر اس جانے والے کو صورت حال بتلادی کہ یہ ان جن میری گاڑی میں نہیں چل رہا تھا۔ اس نے پوچھا کہ آپ نے کونسی گاڑی میں لگایا تھا؟ اس نے کہا: گدھا گاڑی میں لگایا تھا۔ بہر حال اس دانا مرد نے اسے سمجھا اس کہ بندہ خدا یہ ان جن رکشے کا ہے اور رکشے کے لیے ہی بنائے۔ عرض کا مقصد یہ ہے کہ حضرات انبیاء کرام علیہم السلام انسانوں میں اکمل ترین و اعلیٰ ترین انسان ہیں وہ وحی کی عظیم الشان امانت کے لیے بنائے گئے ہیں۔ تاکہ ان پر وحی الہی کا نزول ہو۔ حاصل کلام یہ ہے کہ جیسے حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کے درجے کو بڑھانا ٹھیک نہیں ہے ایسا ہی ان کے مرتبے کو بڑھانا بھی ٹھیک نہیں ہے۔

## تیرہویں مجلس

رہبانیت اور ترکیہ میں فرق!

آپ آداب سیکھیں!

حضرت والا دامت برکاتہم العالیہ نے ایک موقع پر ایک اہم ادب کی طرف راہنمائی فرماتے ہوئے فرمایا کہ ایک ساتھی نے فرمایا کہ میرے کچھ اشکالات اور شبہات ہیں وقت اشکالات و شبہات کا نہ تھا ویسے آپ کو معلوم ہے کہ رمضان میں ایک ایک شہپر کا ازالہ کروں گا تو میرے لیے مشکل بھی ہے دوسرا بات یہ ہے کہ آپ آداب بھی سیکھیں کہ مثلاً آپ تو چلیں فارغ ہیں اب آپ یہ بھی تو دیکھیں کہ آپ کا مخاطب بھی فارغ ہے یا نہیں؟ ہماری اصلاح نہ ہونے کی وجہ ایک یہ بھی ہے کہ ہمارے اندر بے صبری ہے ہم صرف اپنے اوقات کو دیکھتے ہیں لیس ہم فارغ ہیں تو ہم ملیں گے بات کریں گے۔ دوسروں کے اوقات کو نہیں دیکھتے ہیں کہ وہ بھی فارغ ہے یا نہیں۔ ہم ایک مرتبہ رائے و نظر گئے، حضرت مولانا عزیز الرحمن ہزاروی صاحب مدظلہ بھی ساتھ تھے۔ ہم دنوں حضرت مولانا انعام الحسن صاحب نوراللہ مرقدہ کے صاحبزادے حضرت مولانا زیر الحسن صاحب مدظلہ کی ملاقات کے لیے بھی گئے، حضرت ہمارے ساتھ محبت فرماتے ہیں۔ ہم ان کے پاس بیٹھے تھے کہ اتنے میں ایک صاحب آئے اور حضرت مولانا زیر الحسن صاحب سے گلے ملے غالباً گلے ملنے کا یہ موقع مناسب نہ تھا اس لیے کسی نے انہیں سمجھایا تو وہ صاحب کہنے لگے کہ ہمیں حضرت سے محبت ہے اس لیے گلے ملتے ہیں۔ حضرت مولانا نے مزاحاً فرمایا کہ محبت کرنے والے ہزاروں ہیں اور میں اکیلا ہوں، اگر سب لوگ گلے لگائیں گے تو مشکل ہوگی۔

عرض کرنے کا مقصود یہ ہے کہ آپ دوسروں کے اوقات کی بھی فکر کھیں کہ وہ بھی آخر انسان ہیں۔ ان کی بھی ضرورت ہوگی۔ اب عین دعا کے وقت میں آ کر کہتے ہیں کہ مجھے شبہات ہیں اب آدمی دعا میں مشغول ہو تو اس کے لئے جواب دینا بڑا مشکل ہوتا ہے یا جیسے کسی آدمی کو تقاضہ لگا ہوا اور آپ اسے روک کر کہیں کہ میری بات سنیں! وہ جواب میں یہی کہے گا کہ اگر میں تیری بات سنوں گا تو پا جامہ خراب ہونے

کا اندازہ ہے۔ آپ یہاں سیکھنے آئے ہیں سیکھنے کا مطلب یہ نہیں ہے کہ آپ صرف ذکر سیکھیں بلکہ آپ آداب بھی سیکھیں۔ کیوں کہ آداب ضروری ہیں۔

### رہبانیت اور ترکیب میں فرق!

ان ساتھی کے شبہات اور سوالات تو بہت تھے۔ البتہ ایک سوال تھا کہ رہبانیت اور ترکیب میں کیا فرق ہے؟ سوال تو بڑا آسان ہے اسی طرح جواب بھی آسان ہی ہے۔ کہ رہبانیت یہ ہے کہ انسان نہ شادی کرے، نہ بیوی بچوں میں رہے۔ بس ہمیشہ غلوت میں رہے۔ عبادت میں رہے۔ اکیلے زندگی گزارنا یہ ہے ”رہبانیت“ جبکہ ترکیب کہتے ہیں اصلاح کو، کہ دل میں اچھے جذبات پیدا ہوں اور برعے جذبات ختم ہوں یہ تو ہے اس ساتھی کے سوال کا جواب۔ لیکن سائل ہے ذہین آدمی۔ ممکن ہے اس پوچھنے والے کا سوال کے مطلب یہ ہو کہ ترکیب کے حصول کے لئے بھی تو آدمی اعتکاف کرتا ہے، بیوی وغیرہ سے ملنا اب بھی جائز نہیں ہے۔ یا کوئی آدمی کچھ وقت کے لیے کسی غار میں چلا جاتا ہے۔ جس طرح نبی کریم ﷺ غارِ حرام میں تشریف لے جاتے تھے اس شبہ کا جواب یہ ہے کہ غارِ حرام میں تشریف لے جانا آپ ﷺ کا، اسی طرح اعتکاف کرنا یہ فتنی یہی یعنی ایک وقت تک کے لیے انسان گھر سے دور ہو جاتا ہے پھر واپس آ جاتا ہے۔ جبکہ رہبانیت کا الگ توانا ہے۔

### غیر اللہ کی محبت دل سے نکالنے کا مطلب!

اس ساتھی کا ایک اور سوال بھی اہم تھا اور وہ یہ تھا کہ ہم کہتے ہیں کہ غیر اللہ کی محبت دل سے نکال لیں۔ اب انسان کے دل میں بیوی بچوں کی بھی محبت ہوتی ہے جبکہ بیوی بچے بھی تو غیر اللہ ہی ہیں تو اب ان کی محبت دل سے کیسے نکالیں؟ اس کا جواب یہ ہے کہ محبوبِ لذاتِ یعنی اصلی اور حقیقی محبوب اللہ تعالیٰ ہیں۔ کیونکہ وہ تہا تمام کمالات کے مالک ہیں۔ اچھے نام اللہ ہی کے ہیں۔ انسان کی فطرت میں بھی اللہ تعالیٰ کی ہی محبت ہے۔ باقی بیٹھ کی محبت، پوتے، نواسے کی محبت یہ عارضی اور وقتی محبتیں ہیں انسان تو انسان جانوروں میں بھی یہ اولاد کی محبت ہوتی ہے مرغیاں بھی کرتی ہیں یہ رحم کی محبت ہے جو کہ اللہ کے پیدا کرنے سے ہوتی ہے، اگر یہ نہ ہو تو بچوں کی تربیت میں خلل آئے گا۔ یہ محبت ضرورت کی حد تک ہے، دائی نہیں ہے۔ جیسے تقاضے کے

وقت انسان کو بیت الغلا سے کسی درجے کا تعلق اور تھوڑی سی دلچسپی پیدا ہوتی ہے تو وہ بقدر ضرورت ہوتی ہے نہ کہ دائی۔

ان محبتوں میں واضح فرق یہ ہے کہ جس چیز کو آپ مقدم سمجھتے ہیں وہ آپ کا محبوب لذاتہ یعنی اصلی محبوب ہے اور اگر یہ محبت مقدم نہیں ہے تو پھر یہ مذموم بھی نہیں ہے کیونکہ اسم تفصیل کے صیغے بتا رہے ہیں (اشد حبالله والی آیت کی طرف اشارہ ہے جس میں اشد اسم تفصیل کا صیغہ مذکور ہے) کہ دوسروں کے مقابلے میں اللہ تعالیٰ سے اور اس کے رسول ﷺ سے زیادہ محبت ہو۔ اب پتہ کیسے چلائیں گے کہ کسی کی محبت زیادہ ہے تو تقابل کر کے دیکھیں کہ ان محبتوں کی وجہ سے اللہ کی محبت تو متاثر نہیں ہو رہی ہے اگر نہیں ہو رہی ہے تو کوئی نظری بات بھی نہیں ہے باقی یہ کہ اللہ تعالیٰ کے دشمن سے محبت نہ ہو جیسے شیطان سے محبت نہ کریں کیوں کہ یہ اللہ تعالیٰ کی ضد ہے۔ باقی بیٹھنے وغیرہ اللہ تعالیٰ کی ضد نہیں ہیں ہاں البتہ ان کی محبت اللہ تعالیٰ کی محبت سے کم ہو۔ اولاد خیمہ سے طبعی محبت اللہ تعالیٰ نے پیدا فرمائی ہے اور اس کا حکم بھی فرمایا ہے۔ البتہ ان محبتوں کو اللہ تعالیٰ پر قربان کرنا مسلمانی ہے اور اللہ تعالیٰ کے احکامات اور ہدایت کو اولاد وغیرہ پر قربان کرنا سر اسر خسارہ ہے۔ بتاہی ہے بے ایمان ہے۔

## چودھویں مجلس

انسان کو پیش آنے والی مصیبتوں کے فوائد اور ان کی حکمتیں!

انسانی صلاحیتیں حرکت اور عمل سے پیدا ہوتی ہیں!

اللہ تعالیٰ جل جلالہ نے انسان کو بہت بہترین صلاحیتوں سے نوازا ہے ان صلاحیتوں کو بر باد کرنا انسان کو جہنم میں پہنچا دیتا ہے۔ ان صلاحیتوں کو جگانے اور بیدار کرنے کے لیے ”عمل“ کی قوت ہے۔ عمل کی وجہ سے انسان کی صلاحیتیں جاگ جاتی ہیں۔ تمہارے اندر کی قوتوں کو ہمیشہ عمل بیدار کرے گا۔ جو لوگ جائز دنیاوی کام کرتے ہوں ان کو آپ دیکھیں جب وہ متحرک ہوتے ہیں تو ان کی اس تحریک سے بہت سارے مفید نتائج نکلتے ہیں اور جو لوگ دین کے کاموں میں اعمال صالح میں نماز، روزے حج وغیرہ میں اہتمام سے لگتے ہیں تو انہیں ان کے فوائد و ثمرات نصیب ہوتے ہیں۔ اب جو آدمی ان اعمال میں جتنا مضبوط ہو گا اتنا ہی اس کی قوتیں اور صلاحیتیں مضبوط اور بیدار ہوں گی۔ کبھی ایسا ہوتا ہے کہ جو قوم یا جو شخص خوشحالی کی حالت میں ہوتا ہے جیسے عافیت ہے، سکون ہے، مال کی فراوانی ہے، فراغت ہے، تو ایسے حالات میں انسان کی توجہ اعمال سے عموماً ہٹ جاتی ہے۔ اس کی وجہ سے اس کی صلاحیتوں کو بسا اوقات نقصان کا اندر یہ ہوتا ہے اس لیے اللہ پاک اس کے عمل کو تیز کرنے کے لیے اس پر کوئی مصیبۃ بیچھ دیتے ہیں۔ یہ مصیبۃ اور آفت صرف جگانے اور متحرک کرنے کے لیے ہوتی ہے یعنی انسان کے لیے اس مصیبۃ میں بھی خیر ہی ہوتی ہے اگرچہ انسان اسے ناپسند اور مکروہ سمجھے جیسے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿وَعَسَىٰ أَن تَكُرَ هُوَ شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ﴾ (البقرہ: ۲۱۶)

”اور یہ بات ممکن ہے کہ تم کسی امر کو گراں سمجھو اور تمہارے حق میں خیر ہو۔“ (بیان القرآن)

اس قسم کی مصیبتوں سے آپ گھبرا نہیں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿الَّا تَخَافُوا لَا تَحْزَنُوا﴾ (حمد السجدة: ۳۰)

”تم نہ اندر یہ کرو اور نہ رنج کرو۔“ (بیان القرآن)

گھبرانے کی کوئی بات نہیں ہے کیا مسلمان بھی کبھی گھبراتا ہے؟ اللہ اکبر! مسلمان کبھی بھی نہیں گھبراتا اس لیے کہ وہ اس بات کو جانتا ہے کہ اللہ رب العالمین جل جلالہ کی طرف سے جو بھی حال پیش آتا ہے اس میں خیر ہوتی ہے اگرچہ ہم نہ سمجھیں مثلاً ایک آدمی سورہا ہے اور اس کا اس وقت کسی بھی وجہ سے جاگ جانا ضروری ہوا اور اسی اتنا میں اس کی ناک پر اوپر سے آم آ کر گرے تو کیا ہوگا؟ جاگ جائے گا۔ تو جاگ جانے میں کیا قباحت ہے خاص کر جبکہ جاگ جانا ہی ضروری ہو تو تھوڑی سی تکلیف تو ہوئی لیکن ساتھ ہی ایک مقصود بھی حاصل ہو گیا تو یہ مصائب وغیرہ جگانے کے لیے ہوتے ہیں۔

### مصیبت میں بنتالوگ دو طرح کے ہوتے ہیں!

آفت اور مصیبت میں بنتالوگ دو طرح کے ہوتے ہیں:

(۱): ایک وہ ہوتے ہیں جو مصیبت کے وقت مایوس ہو جاتے ہیں اور کہتے ہیں کہ کاش ہم یوں نہ کرتے تو یوں نہ ہوتا، یہ نہ کرتے تو یہ نہ ہوتا وغیرہ وغیرہ۔ ایسے لوگ اپنی صلاحیتوں کو برداشت کر رہے ہوتے ہیں۔

(۲): دوسری قسم کے وہ لوگ ہوتے ہیں جو کہتے ہیں کہ کوئی بات نہیں ہے۔ وہ اپنی کوتاہی اور غلطی کو تلاش کر کے کہتے ہیں کہ یہاں سے غلطی ہو گئی ہے تو اس کو ٹھیک کر کے دوبارہ محنت شروع کر دیں گے اور ترقی کر لیں گے۔ گویا ان لوگوں کے لیے مصیبت بکثر تجربہ کے ثابت ہو جاتی ہے۔

جاپان کے دو شہروں پر امریکہ نے ایم بیم مار گرائے۔ نتیجے میں ماگاساکی اور ہیر و شیما کو راک کا ڈھیر بنادیا جاپان کو اس واقعے کا بڑا صدمہ تھا، لیکن انہوں نے یہ سوچا کہ تھیار کا مقابلہ مشکل ہے تو دوسری طرح ان سے مقابلہ کرتے ہیں اقتصادیات میں مقابلہ کرتے ہیں۔ چنانچہ جاپان نے صرف چالیس سال یا کم و بیش میں اقتصادیات میں اپنالوہا منوایا ہے آج پوری دنیا میں Made in Japan کی ایک ویباور امتیازی شان ہے، تو یہ تو دنیا کی مثال ہے۔ بہر حال عرض یہ کرنا ہے کہ مایوس کبھی بھی نہ ہوں۔ مصیبت آپ کو جگاتی ہے، بیدار کرتی ہے۔ اس لیے مصیبت سے بجائے مایوس اور پریشان ہونے کے بیدار ہو جانا چاہیے اور اگر آپ ان چکروں میں لگ گئے کہ یوں کرتا تو یوں ہوتا اور یہ نہ کرتا تو آج یہ نہ ہوتا تو اس سے کیا فائدہ؟ آپ یہ بتائیں کہ اس جمع و تفریق سے آپ کو کیا ملے گا سوائے اس کے کہ آپ اپنی صلاحیتوں کو ضائع کر دیں۔

## غزوہ احمد میں ظاہری شکست کی حکمتیں!

جب غزوہ احمد میں مسلمانوں کو بظاہری شکست ملی، تو اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو ایک ظاہری اجتہادی غلطی پر منصب کیا کہ دیکھ لو یہ تجربہ ہے آئندہ ایسا نہ کرنا۔ یعنی پیغمبر کی اطاعت میں کمی نہ کرنا آپ سورہ آل عمران پڑھیں۔ اس سورت میں موجود ہے کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ اس شکست کے بڑے فوائد ہیں۔ یہ تپھاری صلاحیتوں کو بیدار کرنے کے لیے ہے اور تمہارے درمیان غلط لوگ آگئے تھے اس شکست کی وجہ سے ان منافقوں کو الگ بھی کرنا تھا۔ اب طالبان کی حکومت تھی تو کالی پیڑی اور داڑھی طالب ہونے کی علامت اور نشانی تھی۔ جبکہ بہت سارے لوگ پیڑی اور داڑھی والے تو تھے لیکن درحقیقت طالبان نہ تھے اس لیے میں بعض ذمہ دار ساتھیوں سے کہا کرتا تھا کہ دیکھو تحقیق کرو کہ یہ طالب ہے بھی یا نہیں؟ کیوں کہ پیڑی بازار میں سورو پپ کی ملتی ہے اور داڑھی خود اگتی ہے۔ پھر جب آفت آئی تو طالبان ایک طرف ہو گئے اور غیر طالبان دوسری طرف ہو گئے۔ اس طرح جب احمد میں شکست ظاہری کا معاملہ پیش آیا تو منافقین دم دبا کر چلے گئے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ احمد کی ظاہری شکست سے متعلق فرماتے ہیں کہ اس شکست کے ذریعے خبیث یعنی منافقوں کو طیب یعنی مسلمانوں سے جدا کرنا تھا۔ جب اچھوں اور بروں کا ملغوہ ہو تو کیا کریں گے، اچھوں کو الگ کریں گے۔ ایسا ہی اللہ تعالیٰ نے اس شکست سے متعلق یہ بھی فرمایا کہ تمہارے اندر یہ باتیں تھیں مثلاً یہ کہ ہم مسلمان ہیں ہر حال میں فاتح ہی ہوں گے، ہم ھوڑے ہوں یا زیادہ، جنگ اصول سے لڑیں یا بے اصولی سے، کامیابی ہر حال میں ہمارا مقدر ہے، تو جب یہ شکست آئی تو پہلے چلا کہ میدانِ حقائق کی جگہ ہے نہ کہ آرزوؤں کی جگہ۔

اس شکست کا ایک فائدہ اللہ نے یہ بیان فرمایا کہ اس سے تم مضبوط ہو گئے ہو کیوں کہ جس آدمی نے موت نہ دیکھی ہو، تھکن نہ دیکھی ہو، جنگ نہ دیکھی ہو تو جب ایسے آدمی پر اچانک کوئی بڑا معاملہ آئے گا تو وہ گھبرا جائے گا اور جس نے پہلے سے یہ سب چیزیں دیکھی ہوں بلکہ اس کی زندگی کا حصہ ہو تو وہ کبھی بھی بھی نہیں

۱۔ ﴿وَمَا آصَابُكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ الْجُمُعُونَ فَإِذَا نَبَّأْنَاهُ اللَّهُ وَلِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنُونَ وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ نَفَقُوا﴾ (آل عمران: ۱۲۶)

ترجمہ: اور جو مصیبت تم پر اُس روز پڑی جب کہ دونوں گروہ باہم مقابل ہوئے سو وہ اللہ کی مشیت سے ہوئی تاکہ اللہ مُؤْمِنین کو جان لے اور ان لوگوں کو بھی جان لے جنہوں نے منافقت اختیار کی۔ (تفسیر ماجدی)

گھبرائے گا تو اس لیے ان حالات میں آدمی مضبوط ہو جاتا ہے۔ پھر وہ زیادہ غم نہیں کرتا۔ جیسے ابھی مجاہدین میں سے کوئی شہید ہو جاتا ہے تو انہیں بہت زیادہ غم نہیں ہوتا ہے کیونکہ یہ چیزان کے معمولات میں سے ہے۔ تو مصائب مضبوط کرنے کے لیے ہیں۔ البتہ آپ اللہ سے مصائب نہ مانگیں بلکہ ہمیشہ عافیت ہی مانگیں۔ نبی کریم ﷺ نے عافیت مانگی ہے لیکن جب مصیبت آئے تو گھبرائیں بھی نہیں! آج کل کے جو حالات ہیں ان سے گھبرا نے کی کوئی ضرورت نہیں ہے بلکہ اپنے عمل کو تیز کرو۔ یہی تمہارا کمال ہو گا کہ تم اپنے عمل کو تیز کرو۔ اللہ تعالیٰ ہمیں جگار ہے ہیں کبھی بھی فکر نہ کریں، مایوس نہ ہوں۔ صرف اس بات کی فکر کریں کہ اللہ تعالیٰ کی رسی یعنی اللہ کا دین ہم سے نہ چھوٹے، یعنی اللہ تعالیٰ کے احکامات حضور ﷺ کے طریقے کے مطابق پورے ہوں۔ آپ ﷺ کا طریقہ ہم سے نہ چھوٹے۔ ایسے حالات میں اگر موت بھی آئے تب بھی نہ گھبرا نہیں۔ وگرنہ جن لوگوں پر جنگی جہاز گولے بر سارے ہیں وہ بھی تو شہید ہوتے ہیں۔ آخر سوچ تو سہی کافر مر کر بہت جاتا ہے جبکہ مومن جنت جاتا ہے تو فکر کی کیا ضرورت ہے۔

کوئی چیز بھی اللہ تعالیٰ کے لیے حباب نہیں بن سکتی!

کوئی چیز ایسی نہیں ہے جو اللہ تعالیٰ کے لیے حباب پر دہ بن سکے۔ اللہ تعالیٰ اس سے پاک ہے۔ اللہ پاک برتر ہیں اس سے کہ کوئی چیز اسے چھپائے کیا دنیا میں اتنی بڑی چیز ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کو چھپا سکے کیونکہ اس کا مطلب تو یہ ہو گا کہ جو چیز خدا کو چھپاتی ہے العیاذ باللہ وہ خدا سے بڑی ہو گئی۔ مثلاً ایک دیوار ہے وہ ہمیں چھپاتی ہے تو معلوم ہوا کہ ہم سے دیوار بڑی ہے۔ اللہ تعالیٰ اس سے پاک ہے۔ اللہ تعالیٰ کا کوئی مثل نہیں ہے۔ اس جیسا کوئی نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ کی کوئی صفت مخلوق میں ہے ہی نہیں۔ مثلاً صفت علم کوہی لے لیں صفت علم کی مثال اس لیے دی کہ جھگٹے اکثر اسی صفت میں ہوتے ہیں وہ تو اللہ کی کوئی صفت مخلوق میں ہے ہی نہیں۔ مخلوق صاف آئینہ ہے اسی میں جو خیر نظر آتی ہے وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے۔ اللہ تعالیٰ کسی میں حلول نہیں کرتے ہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کی صفات اثر کرتی ہیں۔ جیسے آگ کی تاثیر گرم کرنا ہے تو وہ گرم کرتی ہے ایسا ہی اللہ تعالیٰ کی ہر صفت کی ایک تاثیر ہے مثلاً رحمن کی تاثیر یہ ہے کہ آدمی میں رحم کا مادہ پیدا ہو تو ان صفات کا مخلوق پر اثر ہوتا ہے اللہ تعالیٰ مختار کل ہے اردو زبان میں ”مختار“ صاحب

اختیار کو کہتے ہیں۔ جبکہ عربی میں ”مختار“ پسند کرنے والا یا پسندیدہ کو کہا جاتا ہے اس باب کا اسم فاعل اور اسم مفعول دونوں اسی وزن پر آتے ہیں انسان کو اللہ تعالیٰ نے کسب کا اختیار دیا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿لَيَسْلُوْكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَالًا﴾ (الملک: ۲)

”تاکہ تمہاری آزمائش کرے کہ تم میں کون شخص عمل میں زیادہ اچھا ہے۔“ (بیان القرآن)

اب جس چیز کو تم مخلوق کہو گے تو اس میں صفت کہاں سے آگئی جبکہ وہ تو خود مخلوق ہے۔ ظاہر ہے ہر ہر چیز میں اپنے خالق کی محتاج ہے اصول یا درکھیں! کہ مصنوع میں صانع کی صفات ہو ہی نہیں سکتی جیسے ٹیپ ریکارڈر ہے یا موبائل فون ہے مثلاً یہ تم نے بنائے ہوئے ہیں۔ تو یہ چیزیں تمہارے ساتھ کسی صفت میں شریک ہیں ؟ کسی صفت میں بھی شریک نہیں ہیں۔ نہ سعی میں نہ بصر میں نہ ہی دوسری صفات میں بلکہ یہ وہی بولتا ہے جو اس میں رکارڈ ہو۔ یہ چیزیں تم نے بنائی ہیں تو بنائی ہوئی چیزیں اور بنانے والے میں زمین و آسمان سے بھی زیادہ فرق ہوتا ہے۔

بہر حال عرض یہ کر رہا تھا کہ اللہ تعالیٰ یا کہ ہے اس چیز سے کہ کوئی چیز اسے چھپا سکے، جب اگر ہے تو وہ انسان کے اندر ہے یہ خود محبوب ہے یعنی پرہیز کی ذات پر ہے اللہ پر نہیں ہے آپ دیکھتے ہیں کہ روشنی میں انسان کو چیزیں نظر آتی ہیں تو اب اس روشنی کو اگر ایک کروڑ گناہ میں بڑھا دیا جائے تو آپ کو چیزیں تو درکنار خود روشنی بھی نظر نہیں آئے گی اب اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں ہے کہ روشنی نہیں ہے بلکہ روشنی ہے لیکن آپ کو نظر نہیں آ رہی ہے۔ اسی طرح آواز کی بھی ایک حد ہے اگر آواز اس حد سے بڑھ جائے تو آپ کو سماں نہ دے بہر حال! ہماری آنکھ سے متعلق یہی کہا گیا ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کو نہیں پا سکتیں۔ بہر حال حجابات خود انسان کے اندر ہیں جیسے تکبر، حب جاہ، حب مال، کینہ، بغض اور دیگر اخلاق رذیلہ تو دل کی بیماریاں انسان کو اللہ سے دور رکھتی ہیں۔ اس دنیا میں انسان صرف دل سے اللہ تعالیٰ کی قدرتوں کا کچھ مشاہدہ کر سکتا ہے وہ بھی تب جب کہ دل بینا ہو۔ دل سے ان برے اخلاق کا صفائیا ہو، بہر حال جب دل صاف ہو گا تو انسان دل کی آنکھوں سے اپنے رب کا مشاہدہ کر سکے گا۔

## پندرہویں مجلس

ادب کو لازم پکڑیں!

بے ادب محروم ہوتا ہے!

ادب و احترام اور اللہ کے نام کے ساتھ لگی ہوئی چیزوں کی عظمت و تعظیم یہ دلوں کے تقویٰ کی وجہ سے ہوتی ہے۔ یہ عام مشہور بات ہے کہ بے ادب محروم ہوتا ہے۔ ہمیشہ وہ شخص جس کے اندر ادب نہ ہو محروم ہوتا ہے۔ نبی کریم ﷺ جب دنیا سے تشریف لے گئے تو آپ ﷺ کے تشریف لے جانے کے بعد جس جگہ نبی کریم ﷺ کا محراب تھا یعنی حجے کی جگہ تھی تو اس جگہ پر حضرت ابو بکر صدیق ؓ نے دیوار کھڑی کر دی اور دیوار کی مدد سے اس جگہ کو اس لینڈ کر دیا تاکہ اس جگہ کسی کا غلطی سے پاؤں نہ پڑے جہاں آپ ﷺ کا سر مبارک لگا ہو۔ اس بات کو غور سے سین، آج کل بڑی گستاخیاں ہوتی ہیں، لوگ علماء کرام کے خلاف باتیں کرتے ہیں، فقرے کستتے ہیں۔ لبیں جوڑ ہن میں آگیا اس کو دین بنالیا۔ پھر جس کے خلاف جو دل میں آتا ہے کرتا ہے یہ لوگ اس کی بے ادبیاں کرتے ہیں۔ یاد رکھیں اگر آپ کے بیٹے میں ادب ہے تو آپ کبھی بھی محروم نہ ہوں گے۔

نبی کریم ﷺ منبر کی آخری سیڑھی پر بیان فرماتے تھے جب ابو بکر صدیق ؓ خلیفہ بنے تو آپ ﷺ ادب کی وجہ سے ایک سیڑھی نیچے تشریف فرمائے۔ اسی طرح جب حضرت سیدنا عمر فاروق ؓ خلیفہ بنے تو آپ ﷺ حضرت ابو بکر صدیق ؓ سے بھی نیچے بیٹھے ادب کی وجہ سے، یاد ہے، آج کل اس میں بڑی کوتا ہیاں ہوتی ہیں، ادب کو شرک کہا جاتا ہے بدعت وغیرہ کہہ دیا جاتا ہے یاد رکھیں! جو شخص ادب کو لازم پکڑتا ہے وہ کبھی بھی محروم نہیں ہوتا قطعاً بھی محروم نہ ہوگا۔ اے میں آپ سے کہتا ہوں کہ آپ ادب کو لازم پکڑیں، استاد کا ادب، اسی طرح علماء کرام، مساجد اور بڑوں کا احترام کریں۔ آپ یہ احترام اللہ اور اس کے رسول کی وجہ سے کریں گے تو یہ اللہ اور اس کے رسول کا ہی ادب و احترام شمار ہوگا۔

١. عن ابن الزناد ان النبی ﷺ کان یجلس علی المجلس ویضع رجلیه علی الدرجۃ الثانية فلما ولی ابو بکر قام علی الدرجۃ الثانية ووضع رجلیه علی الدرجۃ السفلی فلما ولی عمر قام علی الدرجۃ السفلی ووضع رجلیه علی الارض اذا قعد. اخر جه وفاء الوفا: ۳۹۸/۲

### حضرت بشر حافی رحمہ اللہ تعالیٰ کے ادب کا ایک واقعہ!

حضرت بشر حافی رحمہ اللہ تعالیٰ ایک بزرگ گزرے ہیں۔ ان کی ہدایت کا سبب یہ بنا کہ ایک مرتبہ وہ جا رہے تھے تو راستے میں انہیں ایک کاغذ کا ٹکڑا ملا۔ جسے لوگ روندہ رہے تھے۔ انہوں نے اس کا گذ کواٹھا کر دیکھا تو اس پر ”اللہ“ کا نام لکھا ہوا تھا۔ انہوں نے اس کا گذ کو پہلے اچھی طرح صاف کیا۔ پھر عطار کی دکان سے ایک درہم کا عطر خرید کر اس کا گذ پر لگا دیا پھر اس کا گذ کو ایک محفوظ جگہ پر لے جا کر ادب کے ساتھ رکھ دیا تاکہ دوبارہ اس کی بے احترامی نہ ہو۔ رات کو حضرت بشر حافی رحمہ اللہ تعالیٰ نے خواب دیکھا کہ کوئی غیبی آواز ان سے کہہ رہی تھی کہ تو نے اللہ کے نام کو خوبصوردار کیا میں تیری دنیا اور آخرت کو خوبصوردار کروں گا۔

### اذان کے ادب و احترام کی برکت!

حضرت قہانوی رحمہ اللہ تعالیٰ نے ایک واقعہ لکھا ہے کہ ایک عورت تھی۔ جب اس کے انتقال کا وقت قریب آیا تو وہ ایسی زبان میں بات کرنے لگی جو کہ گھر والوں کو سمجھنیں آ رہی تھی، اس لیے وہ لوگ قریبی عالم کو بلا کر لے آئے کہ ہمارے ہاں ایک عورت حالت نزع میں ہے اور کبواس کر رہی ہے۔ توجہ وہ امام صاحب آئے تو اس نے سننا کہ وہ عورت کہہ رہی تھی عربی زبان میں کہ:

هَذَا نِرْجُلٌ يَقُولُ إِنِّي أُذْخَلِي الْجَنَّةَ  
”یہ دوآدمی ہیں جو کہ مجھے کہہ رہے ہیں کہ تم جنت میں داخل ہو جاؤ۔“

اس عالم نے لوگوں سے پوچھا کہ کیا یہ عورت پڑھی لکھی ہے۔ انہوں نے بتایا کہ نہیں، پڑھی لکھی نہیں ہے بلکہ جاہل عورت ہے۔ عالم نے لوگوں کو بتایا کہ یہ عورت عربی زبان میں بات کر رہی ہے اور جنتیوں کی زبان عربی ہوگی۔ اس کے بعد وہ عورت انتقال کر گئی۔ اس عالم نے اس گھر والوں سے پوچھا کہ یہ عورت کیا نیک عمل کیا کرتی تھی انہوں نے بتایا کہ یہ ایک سادی عورت تھی، زیادہ باتیں بھی نہیں کرتی تھی نہ ہی بہت کچھ جانتی تھی البتہ اذان کا بڑا احترام کرتی تھی۔ اذان کے وقت باتیں نہیں کیا کرتی تھی بلکہ ادب کی وجہ سے خاموش ہو جاتی تھی۔ تو پھر اس عالم نے انہیں بتایا کہ یہ یقیناً اسی ادب کی برکت ہے۔ بہر حال عرض کرنے کا مقصد یہ ہے کہ آپ ادب کو لازم پکڑیں ان شاء اللہ تعالیٰ کا میاں رہیں گے دنیا میں بھی اور آخرت میں بھی۔

## سولہویں مجلس

اپنی بیویوں پر صبر کریں!

﴿فَعَسَىٰ أَنْ تَكُرَهُوَاشَيْئاً وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا﴾ (النساء: ۱۹)

”تو ممکن ہے کہ تم ایک شے کو ناپسند کرو اور اللہ تعالیٰ اس کے اندر کوئی بڑی منفعت رکھ دے۔“ (بیان القرآن)

اگر آپ شریعت کے مطابق چلتے ہیں، حق پر استقامت کے ساتھ چلتے ہیں، تو زندگی کی ناگواریوں سے نہ کھراں۔ کیوں کہ وہ ناگواریاں آپ کے فائدے کے لیے ہوتی ہیں۔ کبھی ایسا ہو گا کہ آپ کے گھر میں بیوی آئی، وہ کی وجہ سے آپ کو پسند نہیں ہے۔ مثلاً آپ حسین ہیں وہ غیر حسین ہے۔ تو آپ صبر کر لیں۔ اس میں اللہ تعالیٰ آپ کے لیے بڑی خیریں ڈالیں گے کیا معلوم اللہ تعالیٰ آپ کو اس سے ایسی اولاد نصیب کرے جو آپ کے لیے نہیں، آخرت ہوا و کیا معلوم مثلاً اگر وہ عورت زبان سے تیز مزاج ہے تو اس کے اندر بہت ساری اور خوبیاں ہوں۔ اس لیے یہ تودیکھ لینا چاہئے کہ وہ عورت شریعت کے خلاف نہ ہو اور اس میں شریعت کے خلاف کوئی عیب نہ ہو۔ باقی کمی اور ناگواری سے زیادہ دل برداشتہ نہ ہو۔ بیویوں کے معاملے میں یہ چیز یاد رکھیں کہ اگر آپ کی بیوی میں زیادہ احضاف نہیں ہیں تو آپ پر پیشان نہ ہو۔ بہت سارے بڑے بڑے بزرگ بیویوں کی ایذ ارسانیوں کی وجہ سے بزرگ بنے ہیں۔

شاد ابو الحسن خرقانی رحمہ اللہ تعالیٰ کا واقعہ!

حضرت شاد ابو الحسن خرقانی رحمہ اللہ تعالیٰ بہت بڑے اولیاء میں سے گزرے ہیں۔ حنگل سے لکڑیاں لا کر شہر میں فروخت کرتے تھے گدھ گھوڑے کی بجائے شیر پر سواری کیا کرتے تھے۔ ایک مرتبہ ان کے ایک مرید با صفات ملقاءں سے خرقان آئے تھے سے ملاقات کرنے کے لیے۔ آکر انہوں نے گھر کے دروازے پر دستک دی اور ان کی اہلیہ سے پوچھا کہ حضرت کہاں ہیں؟ اس وقت ان اللہ کی بندی کا مزاج بگڑا ہوا تھا اس لیے غصے سے کہنے لگی: کون سے حضرت؟ جب عورت کا مزاج بگڑ جائے تو اللہ اکبر! پھر تو بڑی چیز بن جاتی

ہے۔ وہ عورت پاکدہ امن اور عفیف تھی بس زبان سے زبردست تھی۔ اس لیے حضرت شاہ صاحب کو برا بھلا کہنے لگی کہ ان کی ایسی کی تیسی۔ وہ مرید تو بڑے پریشان ہو گئے اور شیخ کی تلاش میں جنگل کا رخ کر گئے انہیں غالباً اتنا معلوم ہو گیا تھا کہ گھر پر نہیں ہیں جنگل میں آ کر انہوں نے دیکھا کہ حضرت شاہ ابو الحسن خرقانی رحمہ اللہ تعالیٰ شیر پر سوار آ رہے ہیں۔ ان مرید صاحب نے ان سے ملاقات کی اور واقعہ سنایا کہ حضرت مجھے بڑا صدمہ ہوا انہوں نے ان مرید کو سمجھایا کہ پریشان نہ ہوں۔ کیونکہ اگر میں ان کی ایذار سانیوں پر صبر نہ کرتا تو آج شیر پر سوار نہ ہوتا یہ شیر مجھے صبر کے نتیجے میں ملا ہے۔ ۱

یہ حضرات بیویوں کی ایذاؤں پر اس لئے صبر نہیں کرتے تھے کہ ان کی بیویاں بہت زیادہ حسین ہوتی تھیں بلکہ اس لئے صبر کیا کرتے تھے کہ اللہ تعالیٰ نے ایک نعمت دی ہے بس صبر شکر کے ساتھ وقت گزارنا چاہئے۔ بہت ساری عورتیں ایسی ہوتی ہیں کہ جو بہت زیادہ انتظام والی نہیں ہوتی ہیں۔ یعنی منتظمہ نہیں ہوتی ہیں لیکن ان کے اندر رعافت ہوتی ہے۔ اس لیے آپ بھی بیوی کی اچھی صفت کو لے لیں اور گزارہ کر لیں۔

### حضرت مرا مظہر جان جانال رحمہ اللہ تعالیٰ کے دو واقعات!

ایک اور واقعہ یاد آیا، ہمارے بزرگ ہیں حضرت مولانا مرا مظہر جان جانال رحمۃ اللہ علیہ۔ بہت بڑے بزرگ گزرے ہیں۔ ایک طرف تو وہ اس قدر حساس تھے کہ ایک مرتبہ کی بات ہے کہ سردویں کی وجہ سے پوری رات نہیں سو سکے تھے۔ کسی نے صحیح حال پوچھا کہ حضرت کیا حال ہے؟ فرمایا سردی کی وجہ سے رات بھرنی نہیں آئی۔ یہ حال سن کر وہاں کی ایک خاتون نے ایک بڑا عمدہ لحاف بنایا کہ بطور ہدیہ خدمت میں بھیجا۔ اس رات بھی نہیں سو سکے تھے صحیح پوچھا گیا کہ حضرت کیا حال ہے۔ فرمایا رات بھرنی نہ آئی نیند نہ آنے کی وجہ یہ ہوئی کہ اس لحاف میں سلامی کے گندے ٹیڑے ہے تھے، اس ٹیڑے پن کی وجہ سے نیند نہیں آئی کیوں کہ طبیعت میں اس سے گرانی ہوئی۔ حساس ہونے کا یہ عالم تھا کھانا معمولی بھی زیادہ تناول فرماتے تو طبیعت بگڑ جاتی تھی۔ اللہ کی شان یہ کہ ان کی بیوی عفیف اور بہت اچھی صفتوں کے ساتھ ساتھ زبان کی

حد درجہ تیز تھی۔ حضرت کا ایک افغانی پٹھان مرید تھا۔ ایک مرتبہ حضرت نے انہیں گھر بھیجا کہ جا کر کھانا لے آؤ اور چلا آیا دروازے پر دستک دے کر اطلاع بھجوائی کہ حضرت کھانا مانگتے ہیں۔ افغانوں اور پٹھانوں کی سخت باتیں ہوتی ہیں، نرم لہجہ ان بیچاروں کے پاس کم ہی ہوتا ہے اس لیے اس نے کہا کہ پیر صاحب کھانا مانگتے ہیں۔ وہ اللہ کی بندی ادھر سے چلائی کہ کون سے پیر؟ یوں اور یوں، بہر حال خوب بر ابھلا کہا۔ اب ان افغانی صاحب نے خیال کیا کہ اس عورت کو جھری سے مارنا چاہئے کیوں کہ اس نے میرے پیر کے خلاف باتیں کی ہیں۔ لیکن پھر اسے خیال آیا کہ پیر صاحب کی بیوی ہے ایسا نہ ہو کہ پیر صاحب خفا ہو جائیں۔ خیر و اپس آکر حضرت سے کہنے گا:

حضرت! میں اس کو جھری سے مارنا چاہتا تھا خیر وہ فتح گئی۔ وہ آپ کے خلاف ایسی ویسی باتیں کرتی تھیں۔ وہ باتیں بھلا میں کب برداشت کر سکتا تھا۔ حضرت نے انہیں سمجھایا کہ اللہ کے بندے! اس کی مصیبتوں پر صبر کرنے کی برکت سے اللہ تعالیٰ مجھے نوازتے رہتے ہیں۔ اے یاد رہے کہ عورتوں کے اندر تھوڑا بہت ٹیڑھاپن موجود ہوتا ہے۔ یا ان کی حضرت ہے۔ لیکن اس کا یہ ٹیڑھاپن ہی اس کی خوبی ہے۔ یہی اس کا حسن ہے۔ جیسے پسلیاں ٹیڑھی ہیں تو پسلیوں کا ٹیڑھا ہونا ہی پسلیوں کا حسن ہے۔ اگر پسلیاں سیدھی ہوتیں تو انسان کی سا بدقورت نظر آتا، یوں چکور ہوتا۔ تو یہی ٹیڑھاپن ہی اس کی خوبی ہے۔

اس لیے آپ غم نہ کریں بلکہ گزارہ کریں۔ یوں یوں میں کہیں کہ نہ کالیں۔ بس یہ دیکھیں کہ اگر عفیف ہے دیندار ہے تو سب ٹھیک ہے فکر نہ کریں۔ اللہ کا شکر کریں اور اگر آپ یوں پر عاشق ہو گئے تو پھر آپ دنیا میں کوئی کام نہیں کر سکیں گے۔



## ستر ہو یں مجلس

ذکر اللہ کی کثرت کیجئے!

ایک مرید دوپیر!

”تذکرۃ الرشید“ میں ہے کہ ایک آدمی سے کسی نے پوچھا کہ آپ کے استاد کتنے ہیں۔ اس نے جواب دیا کہ استاد تو میرے بہت ہیں البتہ پیر میرے دو ہیں۔

(۱): بادشاہ کا سپاہی: بادشاہ کا سپاہی میرا بیرون ہے کہ میں دیکھتا ہوں کہ وہ سپاہی بادشاہ کی خدمت کے لیے صحیح سویرے چاہتا ہے اور خدمت کرتا ہے اور اگر یہ صحیح وقت پر نہ جاگے تو اسے تنخواہ پوری نہیں ملتی ہے۔ اسی طرح میں بھی اللہ تعالیٰ کا بندہ ہوں تو اللہ مجھے تب نوازیں گے جبکہ میں ٹھیک ٹھیک چلوں۔

(۲): دوسرا پیر میرا ایک طوطا ہے۔ اس کا واقعہ یوں ہے کہ میرے محلے میں ایک طوطا تھا جو کہ بہت اچھی اچھی باتیں جانتا تھا۔ ایک مرتبہ جب میں نے اس پر حملہ کیا تو وہ موت کے ڈر سے تکلف اور بناوٹ کی وہ ساری باتیں بھول گیا اور وہ ”ٹین“ نکالی جو اس کی فطری آواز تھی۔ وہ اپنی بناوٹی خوب صورت باتیں بھول گیا کہ مثلاً میں! مجھے مت کھاؤ میں ایسا ہوں، میں دیسا ہوں۔ تو اس آدمی نے کہا کہ اس طوطے کے واقعہ سے مجھے یہ سبق ملا کہ مجھے ذکر میں اس قدر مشغول ہو جانا چاہتے کہ ذکر میری فطرت ثانیہ بن جائے اور پھر جب موت کا پنج آئے تو میں طبعی طوراً پنے دل سے کہوں اللہ، اللہ۔ اس واقعہ میں ہمارے لیے یہ سبق ہے کہ ہم اللہ تعالیٰ کی طرف سے فرض کردہ تمام باتوں کو بجا لائیں اور اللہ تعالیٰ کی منع کردہ تمام باتوں سے منع ہو جائیں دوسری بات یہ ہے کہ ہم ہر وقت اللہ کی یاد میں مشغول رہیں مثلاً نماز میں ہوں تو ہم خوش ہوں کہ ہم اللہ کے سامنے کھڑے ہیں۔ جو لوگ دنیاوی بادشاہ سے ملتے ہیں تو وہ اس پر بڑے خوش ہوتے ہیں کہ بادشاہ سے ہماری ملاقات ہو گئی جبکہ آپ تو حکم الحکمیں کے سامنے کھڑے ہیں۔ آمنے سامنے والی باتیں ہو رہی ہیں۔

جیسے: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ (الفاتحہ: ۴)

”ہم آپ ہی کی عبادت کرتے ہیں اور آپ ہی سے درخواستِ اعانت کرتے ہیں۔“

(بیان القرآن)

اسی طرح ہم ہر وقت اپنے آپ کو اللہ کے سامنے سمجھیں اور ہر وقت ذکر سے اپنی زبان کو ترکھیں۔

”ہمارا ایک ساتھی تھا، اچھا آدمی تھا لیکن بدعاں کی طرف مائل تھا پہلے لوگ میرے خلاف یہ پروپیگنڈہ کیا کرتے تھے کہ یہ تبلیغ کا مخالف ہے، اب بھی لوگ اس قسم کا پروپیگنڈہ کرتے ہیں لیکن اس وقت یہ پروپیگنڈہ زیادہ تھا آپ یہ سمجھیں کہ ایک ہے تبلیغ سے منع کرنا کہ کسی تبلیغ کے ساتھ بغرض کی وجہ سے کہے کہ مت جاؤ! یہ تو ہے مخالفت اور ایک ہے کسی بھی وجہ سے کسی کو عارضی طور پر وقت لگانے سے روکنا یا خود نہ جانا تو یہ مخالفت ہے ہے بلکہ تقسیم کار ہے کہ کوئی تدریس کرے گا، کوئی تبلیغ کرے گا اور کوئی تصنیف اور کوئی جہاد کرے گا، یہ سب کام خود ری ہیں۔ تو میرے بارے میں لوگ یہ بھی کہتے تھے کہ یہ تبلیغ کا مخالف ہے۔ تو اس نسبت سے وہ ہمارے پاس آیا تھا۔ اس نے سوچا تھا کہ یہ ہمارے مزاج کا آدمی ہے کیونکہ وہ خود تبلیغ کا مخالف تھا اور بریلوی بھی تھا لیکن جب یہاں اس نے کچھ دن گزارے تو کہنے لگا کہ مجھ سے غلطی ہو گئی دونوں معاملوں میں۔ ایک تو تبلیغ کے معاملے میں مجھ سے غلطی ہو گئی ہے، کیونکہ میرا خیال تھا کہ آپ تبلیغ کے مخالف ہیں۔ حالانکہ آپ کا شیخ تو تبلیغ کا سر پرست ہے پھر وہ کہنے لگا کہ چلو تبلیغ کی مخالفت سے تو میں بھی باز آجائوں گا لیکن ہماری تو اور بھی غلطیاں ہیں۔ پھر وہ بتا نہ لگا کہ ہمارے علاقے میں مزار تھا اس میں ہم ایک دروازے میں سے اندر ہوتے تھے اور بہت سارے لوگوں کو بھی اس کام پر لگایا تھا۔ وہ پریشان ہو کر کہنے لگا کہ اب میں تو توبہ کر لوں گا لیکن ان لوگوں کا کیا بنے گا جو اس دنیا سے جا چکے ہیں۔ تو انہیں یہ غم لگ گیا تھا بعد میں۔ ان کی موت سے متعلق ہم نے سنا کہ جب موت کا وقت تھا تو وہ مماز کے انتظار میں بیٹھے تھے کہ ذکر کرتے کرتے اچانک دل کا دورہ پڑ گیا تھا۔ لوگ ہسپتال لے کر جا رہے تھے اور وہ راستے میں ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“ کی ضریب لگا رہے تھے اس ذوقِ وشوق سے لگا رہے تھے کہ اور لوگوں کو بھی اس وقت اس پر لگا دیا تھا، ذکر کرتے کرتے ان کا انتقال ہو گیا تھا۔ بہر حال! عرض یہ ہے کہ آپ ہر وقت ذکر میں لگے رہیں، ان شاء اللہ خیر نصیب ہو گی۔

## اسماء الحسنی کے فوائد!

اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿وَلَلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا﴾ (الاعراف: ۱۸۰)

”اور اچھے اچھے نام اللہ ہی کے لیے ہیں سو ان ناموں سے ہی اللہ کو موسوم کیا کرو۔“

(بیان القرآن)

اللہ تعالیٰ کے لیے ہیں سارے اچھے نام، جو نام اللہ تعالیٰ کے لیے ہیں ان میں کوئی اور اللہ تعالیٰ کے ساتھ شریک نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ ان صفات کے ذریعے اللہ تعالیٰ سے اپنی دعائیں مانگیں۔ اسماء الحسنی بہت مجبور ہیں۔ جس شخص نے بھی صدقی دل سے ان کے ذریعے دعائیں مانگی تو اسے اللہ تعالیٰ خالی ہاتھ نہیں لوٹائے گا، بلکہ اللہ تعالیٰ ضرور اس کی مراد کو پورا کرے گا۔ لیکن اسماء الحسنی کے ذریعے دعائیں مانگنا صحیح دل، صحیح عقیدے اور پختہ یقین کے ساتھ ہو۔ یہاں خانقاہ میں جو اسماء الحسنی کا ذکر ہوتا ہے یہ بطور مشق ہے۔ اصل یہ ہے کہ آپ یہاں اس کی مشق کر کے اسے یہیں پھر گھر میں اس پر عمل کریں۔ اس کے بہت سارے فائدے ہیں:

(۱): ان اسماء کے ذریعے سے دعائیں مانگنا خود اللہ تعالیٰ کا حکم ہے:

﴿فَادْعُوهُ بِهَا.....﴾ (الاعراف: ۱۸۰)

اللہ تعالیٰ کی صفت بہت بڑا واسطہ ہے، ایک فائدہ تو یہ ہوا کہ اللہ تعالیٰ کا حکم پورا ہوا۔

(۲): اسماء الحسنی ذکر ہے، تو اس کے پڑھنے سے ذکر کا بھی ثواب ملے گا۔

(۳): ان کے ذریعے سے اللہ تعالیٰ حاجت بھی پوری کر دے گا، کیوں کہ جب اللہ نے حکم دیا ہے کہ ان ناموں کے ذریعے سے دعائیں مانگو تو مطلب یہی ہے کہ اللہ تعالیٰ حاجت بھی پوری کرے گا۔ جیسے بھکاری کسی کا دروازہ بجا تے ہیں دستک دیتے ہیں تو جو ہوشیار قسم کے بھکاری ہوتے ہیں وہ دستک دینے کے بعد آواز بھی دیتے ہیں کہ مثلاً اے تجی جوان! مقصد یہ ہوتا ہے کہ آپ تجی ہیں میں نعمت ہوں مجھ پر سخاوت کرو۔ تو اسی طرح جب آپ اللہ تعالیٰ سے یہ سوال کریں گے:

یا اللہ یار حمن، یار حیم

”اے اللہ، اے نہایت مہربان اور اے رحم کرنے والے۔“

تو اس کا بھی مطلب یہ ہوتا ہے کہ آپ اللہ تعالیٰ سے یہ کہہ رہے ہیں کہ اے اللہ تعالیٰ آپ مہربان ہیں، رحمن ہیں۔ جبکہ میں رحم و مہربانی کا محتاج ہوں۔ تو اللہ تعالیٰ رحم فرمادے گا۔

(۲): چوتھا فائدہ اسماء الحسنی کا بڑا ہم فائدہ ہے اور وہ یہ ہے کہ انسان کے اندر جذب اور قبول کی صلاحیت اللہ تعالیٰ نے رکھی ہے۔ جیسے آپ لمبیوں کا نام لیں تو منہ میں پانی آ جاتا ہے۔ ایسا اس لیے ہوا کہ آپ لمبیوں سے متاثر ہو گئے لمبیوں ایک بے جان چیز ہے تو جب ایک بے جان چیز کے تاثر کا یہ عالم ہے تو پھر اللہ تعالیٰ کی زندہ جاوید ذات کے ناموں کے تاثر کا کیا عالم ہو گا اس لیے جب آپ اللہ تعالیٰ زندہ جاوید ذات کی طرف متوجہ ہوں گے تو اللہ تعالیٰ کی صفات کے اثرات بھی آپ پر ہوں گی۔ جیسے آپ کہیں! ”یا کریم“ اے نجی۔ تو اس کی برکت سے اللہ تعالیٰ سخاوت بھی فرمائیں گے اور ساتھ ساتھ آپ کو سخاوت والی صفت بھی نصیب فرمادیں گے۔

اب جتنا زیادہ آپ ذکر کریں گے ان اسماء الحسنی کا اتنے ہی آپ پر صفاتِ ذات باری تعالیٰ کے اثرات مرتب ہوں گے اور یہ اتنا محرب ہے کہ کسی بھی مقصد کے لیے آپ خلوص کے ساتھ پڑھیں تو اللہ تعالیٰ حاجت برآری فرمائیں گے۔

بیماری ہو یا کسی مخلوق کا ڈر ہو تو یہ پڑھیں!

اگر بیماری ہو تو یہ مندرجہ ذیل اسماء الحسنی کثرت سے کہیں:

یا اللہ، یا حلیم، یار ہف، یار ب، یامنان

”اے اللہ! اے بڑے بردبار، اے بہت بڑے مشق، اے پالنے والے، اے احسان کرنے والے۔“

اگر بیوی سے مغلوب ہو یا (کسی بھی مخلوق سے مغلوب ہو مثلاً) امریکہ کا ڈر ہو تو مندرجہ ذیل اسماء الحسنی کا کثرت سے وردرکھیں:

یا عزیز یا حکیم

”اے سب پر غالب آنے والے حکمتوں والے۔“

لفظ ”اللہ“ کہتے وقت یہ تصور کر لیا کریں!

ان اسماء الحسنی کا ذکر ایسا کریں کہ دل اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہو، جب آپ ”اللہ“ کہیں تو یہ تصور کریں کہ جیسے آپ آسمان سے گر رہے ہیں اس وقت آپ کی نظر میں اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی سہارا نہیں ہوتا۔ سارے سہارے کافور ہو جائیں۔ صرف ایک سہارا باقی رہ جاتا ہے اور آپ تھنے اور نچنے کے لیے اللہ تعالیٰ کو پکار رہے ہیں، تو ایسے وقت میں جو کیفیت ہو، اسی کیفیت سے اللہ تعالیٰ کا نام پکاریں اور دعا نہیں۔

اسم اعظم سکھنے والے ایک شخص کا واقعہ!

ایک واقعہ سناتا ہوں:

حضرت امام جعفر رحمۃ اللہ علیہ کے پس ایک شخص آئے اور آکر عرض کیا کہ مجھے اسم اعظم سکھائیں! امام جعفر رحمۃ اللہ علیہ نے ان سے کہا کہ آپ جائیں اور دریا میں کوڈ جائیں۔ پھر چلتے رہیں اور میرا نام یا جعفر یا جعفر کہتے رہیں۔ پھر جب آپ دریا پار کر جائیں تو آکر مجھے قصہ سنادیں۔ یہ سن کرو ہ شخص چلا اور دریا میں اتر پڑا اور یا جعفر یا جعفر کہتے ہوئے چلتا رہا۔ چلتے چلتے وہ ڈوب جانے کے قریب ہوتا چلا گیا اسے ڈوب جانے کا خوف بھی دامن گیر رہا بہر حال وہ چلتا رہا۔ پھر ایک بڑی موج آئی، موج کی ہیبت ایسی طاری ہوئی کہ اسے اپنے ڈوب جانے کا یقین ہو چلا اور سارے سہارے ہے وقعت نظر آئے۔ تو بس دفعہ بے اختیار اس کے منہ سے نکلا ”یا اللہ“ چونکہ پوری یکمیں اور کامل یقین کے ساتھ اس نے اللہ کو یاد کیا تھا اس لیے قبولیت میں دیر بھی نہ ہوئی یا اللہ کا کہنا تھا کہ اس بڑی موج نے اسے اٹھایا اور اٹھا کر ساحل دریا پر دے مارا۔ بہر حال اس نے واپس آکر حضرت امام جعفر رحمۃ اللہ علیہ کو سارا قصہ سنایا۔ قصہ سن کر امام جعفر رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا:

کہ تیری دریا میں جو کیفیت ہو چلی تھی بس اسی کیفیت کے ساتھ اللہ کو پکارنا ہی اسم اعظم ہے۔ مقصد

یہ ہے کہ ہم جب بھی اللہ تعالیٰ جل جلالہ کو پکاریں تو کامل یکسوئی اور پختہ یقین کے ساتھ پکاریں۔ ان شاء اللہ اس طرح کا پکارنا ہمارے تمام دکھوں کا مدوا ثابت ہو گا اس کا یہ مطلب نہیں کہ آپ کسی کو یہ طریقہ بتائیں کہ فلاںے کا نام لو ہو سکتا ہے کہ وہ اس کا نام لے لے کر ڈوب مرے تو دنیا سے شرک کی حالت میں جائے گا۔ امام جعفر رحمۃ اللہ علیہ نے ان کو جو یہ تعلیم دی۔ شاید ان کو کسی طرح سے یہ معلوم ہوا ہو کہ ان کی اصلاح اس طرح سے ہو جائے گی۔



## اٹھار ہویں مجلس

تصوف کی چند اصطلاحات!

سالک کسے کہتے ہیں؟

جب اللہ تعالیٰ کا بندہ مسلمان اپنے رب کی طرف چلنا شروع کرتا ہے یعنی مخلوق کو چھوڑ کر خالق کی طرف متوجہ ہوتا ہے تو اس کو ”سالک“ کہا جاتا ہے۔ یعنی سالک وہ شخص ہے کہ جو اپنی مالوفات، لذات اور خواہشات کو اللہ تعالیٰ کے لیے چھوڑ کر اللہ تعالیٰ کی مریضی کی طرف چلتا ہے۔

”وصال“ کا مطلب!

پھر ایک وقت آتا ہے کہ سالک کی مریضی اللہ تعالیٰ کی مریضی کے مطابق ہو جاتی ہے اسی مطابقت کو اصطلاح تصوف میں ”وصال“ کہا جاتا ہے۔

چند شبہات کا ازالہ!

بعض لوگ نا سمجھی اور بعض عناد کی وجہ سے تصوف کی ان اصطلاحات پر اعتراض کرتے ہیں مثلاً وہ یہ کہتے ہیں کہ آپ کہتے ہیں کہ ”سالک“، اللہ تعالیٰ کی طرف چلنے والے کو کہا جاتا ہے۔ تو اس سے یہ لازم آیا کہ معاذ اللہ، اللہ تعالیٰ کہیں تشریف رکھتے ہیں اور یہ سالک اسی طرف جا رہا ہے حالانکہ اللہ پاک سمت، جہت مکان وغیرہ سے پاک اور منزہ ہے بظاہر تو یہ اشکال بڑا وزنی معلوم ہوتا ہے حالانکہ یہ صرف اور صرف حماقت یا خباثت ہے حقیقت کچھ بھی نہیں ہے اور اس طرح کے اعتراضات ہمیشہ یا تو پوری بات نہ سمجھنے کی وجہ سے ہوتے ہیں کہ مثلاً ادھوری بات سن لی اور بس فوراً کہہ دیا کہ او ہو یہ تو شرک ہے، فلاں ہے وغیرہ یا پھر عناد کی وجہ سے ہوتے ہیں کہ بات پوری معلوم بھی ہے اور سمجھ میں آ بھی رہی ہے مگر وہ زبردستی اس بات کو نہیں سمجھنا چاہ رہے ہوتے ہیں۔ عناد والوں کی عناد اور بعض کا تو کوئی بھی علاج نہیں ہے بس اللہ تعالیٰ ہی انہیں ہدایت دے ہاں البتہ جو لوگ پوری بات سے ناواقف ہوتے ہیں ان کے لیے پوری بات کا عرض کرنا ضروری ہے اللہ تعالیٰ قرآن کریم میں فرماتے ہیں:

﴿فَفَرُّوا إِلَى اللَّهِ﴾ (الذریت: ۵۰)

”تو تم اللہ ہی کی توحید کی طرف دوڑو۔“ (بیان القرآن)

آیت مذکورہ کا ترجمہ آپ نے ملاحظہ کر لیا ہے، اب ہم ذرا ”سالک“ کے معنی پر اعتراض کرنے والوں سے یہ درخواست کرتے ہیں کہ وہ حضرات ذرا اپنی زبان سے اس آیت کا مفہوم ارشاد فرمائیں، کیوں کہ جو اعتراض انہوں نے سالک کے معنی پر کیا ہے وہی اعتراض قرآن کریم کی اس آیت پر بھی ظاہر ہو سکتا ہے۔ پس جو جواب آپ کا ہے وہی جواب ہمارا بھی ہے اس اشکال کا جواب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف چلنے سے مراد دل کا چلتا ہے، نہ کہ پاؤں کا چلنا اور وصال کا مطلب یہ ہے کہ صرف مرضیات اللہ تعالیٰ کی مرضیات کے ناتیج ہو جائیں۔ نہ کہ جسمًا مانا جیسے کہ عام لوگ آپس میں ملتے ہیں معاذ اللہ۔ وصال پر بعض لوگوں نے ایک تعبیر کی ہیں جن سے عقیدہ حلول کا شبهہ ہوتا ہے جو کہ سراسر غلط ہے اللہ تعالیٰ پاک ہے اس سے کہ کوئی مخلوق اس میں عمل ہو جائے حالانکہ وہ مرضیات ہی کی بات ہوتی ہے بس تعبیر کا ابہام ہوتا ہے۔

بسط کی تعریف!

تصوف کی دو اور اصطلاحات سن لیجئے: (۱) بسط۔ (۲) قبض۔

بسط: یہ ایک ایسی حالت ہے جس میں انسان خوش رہتا ہے۔ عبادات کرتا ہے۔ بس دل میں انبساط کی سی کیفیت ہوتی ہے عبادت میں ذوق و شوق ہوتا ہے۔ اس حالت کے فائدے بھی ہیں اور نقصانات بھی ہیں۔ فائدے یہ ہیں کہ آدمی اللہ کی طرف بڑھتا ہے اور خوب اعمال میں ذوق و شوق سے لگا رہتا ہے۔ بسط نقصان بسط والی حالت کا یہ ہے کہ انسان میں اس سے عجب اور تکبر پیدا ہونے کا خطہ رہتا ہے۔ بسط میں انسان کو خود پر بزرگی کا شبهہ ہوتا ہے حالانکہ بزرگ ہوتا نہیں ہے اس کیفیت کا علاج یہ ہے کہ انسان اس حالت کو نعمت سمجھ کر عاجزی اختیار کرے، ناز اور عجب میں بٹلانہ ہو۔

قبض کی تعریف!

بسط والی حالت کا کل بیان ہوا تھا، آج ”قبض“ پر بات کریں گے قبض سالک کی وہ حالت ہے جس

میں سالک کو اعمال صالحہ کا شوق نہیں ہوتا یا بلا وجہ ادا رہتا ہے یا یکسوئی ہو جاتی ہے۔ اس قبض کے پیدا ہونے کے کئی وجوہات ہوتی ہیں۔

☆ گناہ اور بدنظری کی وجہ سے قبض آجائے۔

☆ بعض مرتبہ بلا وجہ دل خفا ہوتا ہے یہ بھی قبض کی صورت ہے۔

☆ بعض مرتبہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے قبض کی حالت مسلط کر دی جاتی ہے۔

بسط کی طرح قبض کے بھی نقصانات اور فوائد دونوں ہیں۔

نقصانات یہ ہیں:

جب قبض کی حالت ہوتی ہے تو بعض اوقات آدمی بعض نیک اعمال چھوڑ دیتا ہے۔ جبکہ کبھی کبھی تو بہت سارے اعمال چھوڑ دیتا ہے۔ فائدہ یہ ہے قبض والی حالت کا کہ اس حالت کے باوجود بھی جب انسان اعمال صالح میں لگا رہتا ہے تو اس میں اللہ تعالیٰ کے قرب کا اعلیٰ درجہ اس صورت میں نصیب ہوتا ہے۔ کیونکہ اس میں مجاہد ہے جبکہ بسط والی حالت میں مجاہد نہیں ہے۔ ایک بزرگ کوئی نے خط لکھا کہ جب مزہ آتا ہے تب اعمال کرتا ہوں اور جب مزہ نہیں آ رہا ہوتا تب اعمال رہ جاتے ہیں ان بزرگ نے انہیں جواب دیا کہ آپ مٹھائی والے اعمال کرتے ہیں مٹھائی والی نماز پڑھتے ہیں۔ مقصد یہ تھا کہ انسان کو ہر حال میں عمل کرتے رہنا چاہئے چاہے دل چاہے نہ چاہے نماز پڑھ لوں تو یہ ایسا ہی ہے کہ استقامت کی صفت قبض میں زیادہ پیدا ہوتی ہے۔ یہی وجہ تھی کہ بعض اللہ والے بسط کے مقابلے میں قبض والی حالت پر زیادہ خوش ہوتے تھے۔ کیونکہ قبض میں انسان اکثر صرف اللہ تعالیٰ ہی کے یہ عمل کرتا ہے چونکہ دل نہیں چاہ رہا ہوتا ہے اس لیے اس میں نفس کا حصہ بھی نہیں ہوتا اسی وجہ سے ایک بزرگ سے یہ مقولہ معمول ہے کہ:

”اِنْ صَلَيْتُ فَقَدْ اَشْرَكْتُ وَإِنْ لَمْ أُصَلِّي فَقَدْ كَفَرْتُ“ ۱

”اگر میں بسط والی حالت میں دل کے چاہنے کی وجہ سے نماز پڑھ لوں تو یہ ایسا ہی ہے کہ گویا میں نے شرک کیا کیوں کہ نمازو صرف اللہ ہی کے حکم سے پڑھنی چاہئے تھی جبکہ میں نے دل کی چاہت اور نفس کا مزہ لے یہ مقولہ حضرت شبلی رحمہ اللہ کا ہے۔

بھی اس میں ملایا تو یہ شرک ہی ہے اور اگر اپنے نفس کی چاہت کے برخلاف چلوں اور نماز نہ پڑھوں اب چوں کہ نماز فرض حکم ہے جس کا جان بوجھ کر بغیر کسی سبب و عذر کے چھوڑنا بندے کو کفر سے ملا دیتا ہے اس لیے تو یہ ایسا ہی ہے کہ گویا میں نے کفر کیا۔“

بہر حال آپ اعمال پر ان مذکورہ دو حالتوں میں اپنا عمل جاری رکھیں۔ ان شاء اللہ دو ام عمل کی برکتیں نصیب ہوں گی۔

☆.....☆.....☆

## انیسویں مجلس

بدگانی کے اسباب اور اس کا علاج!

آج کل اکثر لڑائی جھگڑے بذبانی اور بدگانی کی وجہ سے ہوتے ہیں، بدگانی کی وجہ سے فسادات پھوٹتے ہیں۔

بدگانی کسے کہتے ہیں؟

بدگانی یہ ہے کہ بلا دلیل کسی کے متعلق غلط رائے قائم کرنا، بلا دلیل کا مطلب یہ ہے کہ اگر دلیل ہو تو پھر بدگانی نہ ہوگی۔ بدگانی کی مثال جیسے ایک آدمی جا رہا ہے جس کے ساتھ ایک لڑکا اور ایک لڑکی ہے اور اس آدمی کے ہاتھ میں بوتل بھی ہے۔ اب بدگانی یہ ہے کہ دیکھنے والا یہ سمجھے کہ یہ لڑکا اور لڑکی شوقیہ ساتھ ہیں اور بوتل شراب کی بوتل ہے۔ یہ تو ہوئی دیکھنے والے کی رائے جبکہ حقیقت یہ ہے کہ وہ لڑکا اور لڑکی دونوں اس کے پچھے ہیں اور بوتل پانی کی بوتل ہے۔ اب یہ بلا دلیل ایک غلط رائے قائم کر لی گئی جو بدگانی میں ملکہ میں ہے اس کے پیش کیا گی۔ اب یہ کوئی منفی رائے بھی بھی قائم نہ کریں بلکہ جہاں تک ممکن ہو وہ بت رائے قائم رکھیں مجھے ایک آدمی ملا اس نے مجھے کسی دوسرے آدمی کے بارے میں بتایا کہ میں ایک مرتبہ کہیں جا رہا تھا تو راستے میں وہ بھی آگئے اس نے مجھے دیکھا تو وہ زمین پر تھوکے لے گا۔ یہ صرف اس نے مجھے جلانے کے لیے کیا تھا۔ میں نے انہیں سمجھایا کہ دیکھو تمہارے پاس اس بات کی کیا دلیل ہے کہ اس نے تمہارے لیے ہی تھوکا ہے یہ تو بدگانی ہے ایسا انہیں کرنا چاہئے اسی طرح ایک آدمی ملا اس نے مجھے بتایا کہ فلاں اور فلاں کو بھی کبھی آپس میں ملتے رہتے ہیں تو وہ صرف مجھے جلانے کے لیے ملتے ہیں۔ میں نے ان سے عرض کی کہ بھائی کیوں بلا وجہ بدگانی کرتے ہو تمہارے پاس کیا ثبوت ہے کہ وہ تمہیں جلانے کے لیے ملتے ہیں۔ الغرض بدگانی کی اس طرح کی کئی مثالیں ہمارے معاشرے میں بلکہ خود ہمارے اندر بھی موجود ہیں اللہ تعالیٰ ہم سب کی حفاظت فرمائے۔

## بدگمانی کی وجوہات!

یاد رکھیں! بدگمانی ہمیشہ چند وجوہات کی بناء پر انسان میں پیدا ہوتی ہے۔ وہ وجوہات یہاں بیان کی جاتی ہیں۔

☆ ایک وجہ یہ ہے کہ اپنے عیوب سے بے خبر ہونا، یہ بھی ایک بڑی وجہ ہے۔ جب آدمی کی نظر اپنے عیوب پر نہیں رہتی تو وہ اور لوگوں میں عیوب تلاش کرتا رہتا ہے۔

☆ ایک وجہ یہ بھی ہے کہ بسا اوقات گڑ بڑ خود آدمی میں ہوتی ہے پھر آدمی خود جیسا ہوتا ہے دوسروں کو بھی ویسا ہی سمجھتا ہے مشہور ہے کہ:

الْمُرْءُ يَقِيِّسُ عَلَى نَفْسِهِ

”انسان (اور انسانوں کو) اپنے آپ پر قیاس کرتا ہے کہ جیسے میں ہوں یہ بھی ایسا ہی ہے، نیک سب کو نیک اور بد اکثر سب کو بد ہی سمجھتا ہے۔

## طوطے کا واقعہ!

مولانا رومیؒ نے ایک واقعہ لکھا ہے کہ کسی شخص نے ایک طوطا پال رکھا تھا اور اس نے طوطے کو بولنا سکھایا تھا اس آدمی کی دکان تھی جہاں طوطا بھی دن بھر اس کے ساتھ ہی ہوتا تھا ایک مرتبہ یہ ہوا کہ طوطے نے کسی قیمتی تیل کی شیشی گرادي جس سے وہ تیل ضائع ہوا مالک دکان کو بڑا غصہ آیا چنانچہ اس نے بطور سزا طوطے کے سر کے بال نوچ لیے جس سے وہ گنجائی پھر انہی دنوں اس دکان پر ایک گنجائی گاہک آیا طوطے نے جب اسے دیکھا تو بہت خوش ہوا چونکہ وہ بولنا جانتا تھا اس لیے کہنے لگا رے گنجائی میاں تو نے بھی تیل کی شیشی گرائی تھی مقصود یہ ہے کہ طوطے نے اس آدمی کو خود پر قیاس کر لیا کہ جیسے میری سماں تیل کی شیشی گرادینے سے یہ ہوئی ہے تو اس کی یہ حالت بھی شاید تیل گرانے کی سزا میں ہوئی ہو حالانکہ بات ایسی نہ تھی بلکہ طوطے نے غلط قیاس کیا تھا۔

☆ کبھی ایک بڑی وجہ ہے بدگمانی کی۔ کیونکہ کبھی میں انسان خود کو تو اور وہ سے افضل سمجھتا ہی ہے ساتھ دوسروں کو خود سے حقیر بھی سمجھتا ہے بس اسی وجہ سے اکثر بدگمان رہتا ہے۔

☆ منفی سوچ بھی اکثر بدگمانی کا سبب ہوتی ہے کیونکہ ثابت سوچ تعمیری سوچ ہے جبکہ منفی سوچ تخریبی سوچ ہے پس منفی سوچوں والا شخص خامیاں ہی سوچ تاریخ ہتا ہے۔

☆ بسا اوقات بدگمانی کی ایک اور بھی وجہ ہوتی ہے جو کہ اگرچہ بذاتِ خود کوئی بری وجہ نہیں ہے، لیکن اس مرض سے نیچنے کے لیے احتیاط کرنا بہتر ہوتا ہے۔ وہ وجہ یہ ہے کہ بسا اوقات آدمی کسی معاملے میں کئی بار ڈساجاچکا ہوتا ہے دھوکہ دیا جاچکا ہوتا ہے بس پھر کیا ہوتا ہے کہیں بھی جب اس نوعیت کا معاملہ کسی کے ساتھ پیش آتا ہے تو اول وہله وہ بدگمان ہو جاتا ہے کہ کہیں یہ بھی دھوکے بازنہ ہوتو کئی مرتبہ کہیں سے دھوکہ کھانا بھی بدگمانی کا سبب ہوتا ہے۔

### بدگمانی کے نقصانات!

بدگمانی کا اثر یہ ہے کہ انسان میں جذب کی صلاحیت ہے تو جب یہ برا نیوں کی طرف متوجہ ہو گا، تو اس میں بھی برا نیاں آئیں گی اور جب خوبیوں کی طرف متوجہ ہو گا تو اس میں خوبیاں پیدا ہوں گی۔ بدگمانی کا دوسرا اثر یہ ہے کہ اس مرض کی وجہ سے اس کے اندر سے لوگوں کے ساتھ خیر خواہی اور قدر دانی کا جذبہ ختم ہو گا جو کہ ایک انسان کے لیے بہت بڑی ناکامی اور بہت بڑے نقصان کا سبب ہے۔ انسانی معاشرے پر بدگمانی کا اثر یہ ہے کہ بدگمانی کے بعد کارروائی کا نمبر آتا ہے تو اس سے پورے معاشرے میں دنگا فساد برپا ہو گا۔

### بدگمانی کا علاج:

☆ جب کسی پر بدگمانی ہونے لگے تو فوراً خود سے کہیں کہ تو جھوٹ بول رہا ہے کیونکہ دلیل تو ہے نہیں اور آپ ﷺ نے فرمایا ہے کہ بدگمانی بدترین جھوٹ ہے۔ ۱

☆ جو لوگ اپنے عیوب سے بے خبر ہوتے ہیں وہ بدگمانی میں بیٹلا ہوتے ہیں، اس لیے اپنے عیوب پر نظر کھیں، ایسا کرنے سے آپ دوسروں کے عیوب سے بے پرواہ ہو جاؤ گے۔

۱. اَيَاكُمْ وَالظَّنْ فَإِنَّ الظَّنَّ أَكْذَبُ الْحَدِيثِ . بخاری: ۸۹۶ / ۲ کتاب الآدب باب یا ایہا الذین امنوا اجتنبوا اکثیر من الظن ..... و مسلم: ۳۱۲ / ۲ کتاب البر والصلة باب تحریم الظن و شرح السنہ کتاب البر والصلة باب مالا یجوز من الظن .

☆ اپنی یقینی خرابی کو دیکھیں، دوسروں کی احتمالی خرابیوں کو نہ دیکھیں۔ بلکہ دوسروں کی تو خوبیاں دیکھیں۔ انسان اپنے بارے میں زیادہ علم رکھتا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿بَلِ الْإِنْسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرٌ۝ وَلَوْلَقَى مَعَاذِيرَةً﴾ (القیمة: ۱۴، ۱۵)

”بلکہ انسان خود اپنی حالت پر خوب مطلع ہوگا (گو باقتفائے طبیعت اس وقت بھی) اپنے حیلے (حوالے) پیش لائے۔“ (بیان القرآن)

☆ جس سے بدگمانی ہو یا حسد ہو تو اس کی تعریف کریں، دل نہیں چاہے گا مگر آپ پھر بھی کریں ان با توں پر عمل کر لینے سے ان شاء اللہ آپ اس مرض سے نجات پا جائیں گے۔

☆.....☆.....☆

## بیسویں مجلس

حضرت ﷺ کی محبت ایمان کا حصہ ہے!

آپ ﷺ کی بے ادبی کا انجام!

حضرت ﷺ کی محبت ایمان کا لازمی حصہ ہے۔ اگر یہ نہ ہو تو آدمی منافق بن جائے۔ حکم یہ ہے کہ حضرت ﷺ کے ادب و احترام میں کوئی شخص آپ ﷺ سے آواز اوپنی نہ کرے کیوں کہ اگر تم ایسا کرو گے تو تمہارے اعمال بر باد ہو جائیں گے اور تمہیں خبر بھی نہ ہوگی۔ (جرات: ۲)

اعمال کی بر بادی ایمان کے خاتمے کے نتیجے میں ہوا کرتی ہے۔

ایک شیطانی چال!

شیطان اپنا پورا ذریعہ اس بات پر کہ آدمی کو ایمان سے ایسا خالی کر دے کہ ایمان کا اس میں ذرہ بھی نہ رہے۔ شیطان انسان کو گناہ گار کرنے کے ساتھ ساتھ دین سے بالکلیہ فارغ کرنے پر تلا ہوا ہے۔ شیطان آج کل آپ ﷺ کی محبت لوگوں کے دلوں سے نکال رہا ہے کہ نکھڑے وہ اس بات کو جانتا ہے کہ بس محبت ختم ہوتے ہی ساتھ ایمان سے بھی ہاتھ دھونا پڑیں گے۔ یاد رکھیں! آپ ہر ایسی جماعت سے بچیں جو آپ ﷺ کی محبت میں کی یا خدا نخواستہ آپ ﷺ کی ذات میں بے ادبی کا ارتکاب کرتے ہوں۔ شعائر اللہ کی تعظیم کرنا یہ دل کے تقویٰ کا سبب ہے اور مساجد، انجیاء، کرام علیہم السلام یہ سب شعائر ہیں ان سب کا ادب و احترام ہم پر لازم ہے۔ بہر حال عرض یہ کر رہا تھا کہ شیطانی چالوں میں سے ایک بڑی چال یہ ہے کہ وہ انسان کے ایمان کا دشمن ہے، وہ بنی آدم کے ایمان کے سو فیصد میں سے سو فیصد ہی ختم کرنے پر تلا ہوا ہے۔ اس پر مجھے ایک واقعہ بات آیا۔

ایک سبق آموز واقعہ!

وہ واقعہ یہ ہے کہ ایک بادشاہ سے کسی نے سناروں کی شکایت کی کہ لوگ انہیں زیور بنانے کے لیے جو سونا دیتے ہیں یہ لوگ اس میں سے کچھ اپنے پاس بھی رکھ لیتے ہیں۔ بادشاہ نے حقیقت حال جاننے کے لیے چند سناروں کے پاس اپنے وزیر کو بھجوایا اس نے ان میں سے ایک سے پوچھا کہ سنا ہے کہ آپ لوگ گڑ بڑ

کرتے ہیں کیا یہ تھے ہے۔ اس نے کہا: ہاں ہے تو یہ تھے۔ پھر وہ یہ نے اس سے پوچھا کہ تم کتنی گڑ بڑ کرتے ہو اس نے کہا کہ بس ذرا سی کرتا ہوں یعنی کچھ سونا روک لیتا ہوں باقی کا زیور بنا کر دے دیتا ہوں۔ پھر وہ یہ نے دوسرے سنار سے بھی گفتگو کی، اس نے کہا کہ میں آدھا سونا روک لیتا ہوں۔ پھر وہ یہ تیسرا سے سنار کی طرف متوجہ ہوئے کہ آپ کیا کرتے ہیں۔ اس نے کہا کہ اگر جان کی امان ملے تو یہ عرض کر دوں، خیرا مان دے دی گئی تو اس نے کہا کہ میں سو فی صد سونا روک لیتا ہوں یعنی سارا سونا روک لیتا ہوں اور کسی اور دھات سے زیور بنا کر دیتے دیتا ہوں۔ وزیر بڑا حیران ہوا، پھر وہ یہ نے پوچھا کہ اگر زیور بناوے والا آپ کے پاس کھڑا رہے پھر آپ کیا کرتے ہیں۔ اس نے کہا کہ کچھ بھی ہو میں کرتا بہر حال یہی ہوں کہ سونا سارا روک لیتا ہوں زیور دوسری دھات سے بنایا کر دے دیتا ہوں۔ وزیر نے بادشاہ کو کارگزاری سنادی۔ تو بادشاہ کو یہ شخص بڑا عجیب معلوم ہوا اس نے سوچا کہ یہ بھی عجیب فنا کار آدمی ہے اس کے فن کو دیکھ لینا چاہئے۔ چنانچہ اس نے حکم دیا کہ ایک خالی کمرہ ان کے حوالے کر دیا جائے، اس میں زیور بنانے کے اوزار اور سونا رکھوادیا جائے، کمرے پر سخت کڑا پہرہ دیا جائے پھر اس سنار کی آتے جاتے ہر طرح سے تلاشی بھی لی جاتی رہے، ایسے ماحول میں یہ ہمیں زیور بنایا کر دے کا ہم دیکھیں گے کہ یہ سچا ہے یا جھوٹا خیراں تمام اہتمامات کے بعد بادشاہ نے ایک عد دخوب صورت ہار کا آرڈر دے دیا، فوج کی نگرانی میں کام شروع ہوا، آتے جاتے وقت سخت ترین تلاشی کے مرحلے سے بھی گز نہ ہوتا تھا۔ ہوتے ہوتے چند دنوں میں زیور تیار ہوا، جس وقت زیور تیار ہوا تو اس سنار نے فوجوں سے کہا کہ ایک مٹکا ہی مٹکا دو، کیونکہ زیور جب نیا نیا بنتا ہے تو اس میں چمک نہیں ہوتی اس لیے اسے دہی میں دھونا پڑتا ہے جس سے اس کی چمک نکھر کر واٹھ ہو جاتی ہے۔ دہی کا مٹکا حاضر کیا گیا، ہار صاف کر کے نکالا گیا تو واقعی وہ بڑا صاف اور اچلا ہو گیا تھا۔

بادشاہ کو اطلاع دی گئی کہ ہار تیار ہو چکا ہے بادشاہ نے آ کر ہار دیکھا۔ پھر پوچھا کہ یہ کس دھات کا بنائے؟ سنار نے کہا کہ خالص تانبے کا ہے، بادشاہ کو یقین نہ آیا پھر چند اور سناروں کو وہ ہار دھکلایا گیا سب نے یہ کہا کہ اس میں ایک ذرہ برابر سونا نہیں ہے بلکہ یہ خالص تانبے ہے۔

اب بادشاہ بڑا پریشان ہوا کہ جو کمرہ ہم نے اسے دیا تھا اس میں تانبہ تھا نہیں اور جو سونا اسے دیا گیا تھا

وہ نہ ہار میں تھا، نہ کمرے میں اور نہ ہی یہ حیب میں لے کر گیا تھا۔ سونا گیا کہاں اور کس راستے سے گیا اور یہ تانبہ آیا کب اور کیسے آیا۔ یہ سب باتیں بادشاہ سمیت فوجوں کو بھی پریشان کر رہی تھیں۔

خیر بادشاہ نے سنار سے کہا کہ واقعے کی تفصیل سناؤ کہ سونا کہاں گیا اور کیسے گیا؟ اور یہ تانبہ کہاں سے آیا اور کیسے آیا؟ بادشاہ کے حکم کی تعییں میں سنار پورا قصہ سنانے لگا کہ بادشاہ سلامت ہوایوں کہ جب میں نے آپ کے کمرے میں سونے کا ہار بنا شروع کیا تو اسی رات میں نے گھر میں تانبے کا بھی ایک ہار بنا شروع کیا۔ انجام کا ردونوں ہار مکمل ہو گئے، اب یہ باقی تھا کہ تانبے کا ہار آپ کے کمرے میں منتقل کر دوں اور سونے کا ہار اپنے گھر میں منتقل کر دوں چونکہ تلاشی کا نظام بڑا سخت تھا، اس لیے میں نے اس منتقلی کے لیے یہ ترتیب اور تدبیر میں کی کہ جس دن ہار مکمل ہونا تھا اس سے ایک دن پہلے میں نے اپنی بیوی کو سمجھایا کہ کل وہی کامٹکا لے کر اتنے بجے بادشاہ کے محل کے پاس آ کر آوازیں لگاتی رہنا کہ وہی لے لو، وہی لے لو، ساتھ میں نے بیوی سے یہ بھی کہ دہ تانبے والا ہار مٹکے میں ڈال کر لے آنا۔ بادشاہ کے محل میں سے کچھ لوگ آئیں گے تم انہیں یہ مٹکا دے دینا اور ان سے مٹکا واپس کرنے کو کہنا کہ میرے برتن کو واپس کر دیں میں جب اس کو دوبارہ بھجوادوں گا تو تم اسے لے کر بحثاڑت گھر چلی جانا۔ چنانچہ اس نے اگلے دن ایسا ہی کیا مجھے وہی کی ضرورت ہوئی تو آپ کے سپاہی وہی دہی خرید کر لے آئے میں نے ان کے سامنے اس میں سونے والا ہار ڈبو کر رکھ دیا اور تھوڑی دیر بعد تانبے والا ہار باہر نکال کر ان کے حوالہ کیا ساتھ ہی میں نے ان سے یہ بھی کہا کہ یہ دہی مزید ہمارے کسی کام کا نہیں ہے یہ واپس اتنی عورت کو دے کر آ جانا بیچاری غریب ہو گی، استعمال کر لے گی یا پھر فروخت کر لے گی۔ چنانچہ سپاہیوں نے میرے کہنے کے مطابق مٹکا اسی عورت کو واپس کر دیا، بس اس طرح سے آپ کے سونے والا ہار ہمارے گھر چلا گیا اور ہمارے گھر کا تانبے والا ہار آپ کے محل میں آیا۔

بادشاہ اور درباری اس سنار کا یہ کارنامہ دیکھ کر انہیں جیران ہو گئے۔ الغرض یہ کہ بادشاہ نے ان سے توبہ کرو اکر بہت بڑے اعزاز و اکرام سے نوازا۔ اس واقعے کو عرض کرنے کا مقصد یہ ہے کہ اس سنار کی طرح شیطان بھی ہمارے ایمان کو مکمل طور پر چرانے کی کوشش میں ہے اور اس کے لیے وہ طرح طرح کی تدبیریں

بناتار ہتا ہے اس لیے آپ محتاط رہیں۔ شیطان سنار کی طرح کمال کرتا ہے کہ ہار بظاہر ہار ہے سونے کا لیکن اسی میں رتی بھر سونا بھی نہیں ہے تو ایسا ہی بسا اوقات شیطان ایمان کو ایسے اچک لیتا ہے کہ آدمی بظاہر ٹھیک ٹھاک مسلمان ہوتا ہے گردوں میں رتی برا بھی ایمان باقی نہیں ہوتا۔

انگریزوں کی سازش ہے کہ لوگ علماء کرام سے بذکر ہو کر ان کے خلاف باتیں کریں۔ آپ یاد رکھیں!

جو لوگ علماء کے خلاف بات کرتے ہیں وہ ہمارے آدمی نہیں ہیں۔ لندن میں باقاعدہ ایک یونیورسٹی ہے جہاں پر ایسے کافر مولوی نما لوگ پیدا ہوتے ہیں تاکہ وہ مسلمانوں کے ایمانوں میں شک و شبہ ڈالیں ان کو مستشرقین کہتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ان کے شر سے ہم سب کی پوری طرح حفاظت فرمائے اور ان کے عزائم کو اللہ تعالیٰ خاک آلو د کر دے۔



## اکیسویں مجلس

### صاحبزادگان سے خطاب!

﴿قَالَ سَأَوِي إِلَى جَبَلٍ يَعْصِمُنِي مِنَ الْمَاءِ طَقَالَ لَاعَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ إِلَّا مَنْ رَّحِمَ حَوَّالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرِقِينَ﴾ (ہود: ۴۳)

”وَهُوَ كَيْنَةٌ لَّا كَمْ مِنْ أَبْحِي كَمْ كَسْيٌ پِهَارِی کِی پِنَاهَ لَے لَوْں گا جو مجھ کو پانی (میں غرق ہونے) سے بچا لے گا۔ نوح (علیہ السلام) نے فرمایا کہ آج اللہ کے حکم (یعنی قبر) سے کوئی بچانے والا نہیں لیکن جس پر وہی رحم کرے اور دونوں (باپ بیٹے) کے نیچ میں ایک موج حائل ہو گئی پس وہ (بھی مثل دوسرے کافروں کے) غرق ہو گیا۔“ (بیان القرآن)

حضرت نوح علیہ السلام کو اللہ تعالیٰ جل جلالہ نے کافی عرصہ تبلیغ کر لینے کے بعد حکم دیا کہ کشتنی بناو! جس میں مسلمانوں کو سوار کرلو۔ حضرت نوح علیہ السلام کی بیوی کافرہ تھی اور ان کا ایک بیٹا بھی کافر تھا۔ حضرت نوح علیہ السلام کی بیوی اگرچہ عفیف تھی لیکن خاندانی جاہلیت اور تعصّب کی وجہ سے مسلمان نہ ہوئی۔ حضرت نوح علیہ السلام نے بیٹے کو کافی ترغیب دی مسلمان ہو جانے کی لیکن وہ نہ مانا اور حضرت نوح علیہ السلام کی آنکھوں کے سامنے اسے پانی میں غرق کر دیا گیا۔

### صاحبزادہ کا مطلب!

آج کی بات میں اخون زادگان اور صاحبزادگان سے کہنا چاہتا ہوں اخون زادہ کا مطلب ہے استاد کا بیٹا اور صاحبزادہ کا مطلب ہے پیر کا بیٹا۔ یاد رکھیں! تمہارا دادا بڑا ابیر یا بڑا اعلام بھی ہوتا بھی نبی تو نہیں ہو سکتا تو پھر تم کیوں مغرور ہو؟

### بڑوں کی اولادیں عموماً محروم ہوتی ہیں!

آپ دیکھیں گے کہ بڑے بڑے علماء اور بڑے بڑے پیروں کے بیٹے عام طور سے محروم ہوتے ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے اللہ تعالیٰ جل جلالہ کے یہاں فیصلہ طلب پر ہے نہ کہ صاحبزادگی پر۔ ایسا نہیں ہے کہ

کوئی شخص طالب بن کر طلب لے کر آئے اور اللہ تعالیٰ اس سے یہ کہہ دیں کہ ہٹ جاؤ! تم تو عام سے آدمی ہو پہلے صاحبزادہ صاحب کو آنے دو۔ سب اللہ کے بندے ہیں۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو اللہ تعالیٰ جل جلالہ نے اپنا دوست بنایا، اس کے باوجود بھی ان کے باپ کا اللہ تعالیٰ نے لحاظ نہ کیا بلکہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو ان کے لیے مغفرت کی دعا مانگنے سے منع فرمایا گیا۔ اکہ باپ کے لیے دعا نہ مانگو۔ حضرت لوط علیہ السلام کی بیوی ۲ اور حضرت نبی کریم ﷺ کے چچا ابو طالب یا ایمان سے دور تھے اللہ تعالیٰ نے ان کا لحاظ نہ کیا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ لحاظ کرتے ہیں ہدایت کی طلب رکھنے والوں کا اور اللہ تعالیٰ ہمیشہ طلب والوں کو ہی ہدایت دیتے ہیں۔ نہ کہ بے طلب لوگوں کو جو ہدایت سے اعراض کرنے والے ہوتے ہیں۔

صاحبزادگان کو ایک مشورہ!

صاحبزادگان یا درھیں! کہ تمہارے بڑوں کو اعزاز ملائیا جزی کو اختیار کر لینے کی وجہ سے۔ جبکہ تم اس اعزاز کو معتبری تکبیر اور غرور سے باتی رکھنا چاہتے ہو۔ سوچو! کہ کیا یہ ممکن ہے؟

۱ ﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُو إِلَيْهِمْ كُلُّ بَرِّيٍّ وَلَوْ كَانُوا أَوْلَىٰ فِرْبَيِّ مِنْ بَعْدِ مَاتَّيْنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَّ بِالْجَحِيمِ۝ وَمَا كَانَ اسْتِغْفَارُ ابْرَاهِيمَ لَا يَبْهِ لِأَعْنَ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ فَلَمَّا بَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوُ اللَّهِ تَبَرَّأَ مِنْهُ إِنَّ ابْرَاهِيمَ لَأَوْهَ حَلِيمٌ۝﴾ (التوبہ: ۱۱۲)

ترجمہ: ”نبی اور جو لوگ ایمان لائے ہیں ان کے لئے جائز نہیں کہ وہ مشکوں کے لئے مغفرت کی دعا کریں اگرچہ وہ (مشکین) رشتہ دار ہی ہوں جب ان پر یہ ظاہر ہو چکے کہ وہ (اموات) اہل دوزخ ہیں اور ابراہیم کا اپنے باپ کے حق میں دعا یے مغفرت کرنا تو مخفی وعدہ کے سبب تھا جو انہوں نے اس سے کر لیا تھا پھر جب ان یہ ظاہر ہو گیا کہ وہ اللہ کا دشمن ہے تو اس سے بے تعلق ہو گئے بیشک ابراہیم بڑے ہی نرم دل (اور) بردبار تھے۔“ (ماجدی)

۲ ﴿صَرَبَ اللَّهُ مَثَلَّالِلَّذِينَ كَفَرُوا مِرَاتُ نُوْحٍ وَأَمْرَاتُ لُوْطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدِيْنِ مِنْ عَادًا صَالِحِيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُعْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ اللَّهِ شَيْئًا وَقِيلَ اذْخُلَا النَّارَ مَعَ الدَّاخِلِيْنَ۝﴾ (التحریم: ۱۰)

ترجمہ: ”اللہ ان لوگوں کے لئے جو کافر ہیں مثال بیان کرتا ہے نوح کی بیوی اور لوط کی بیوی کی وہ دونوں ہمارے (خاص) صالح بندوں میں سے دو بندوں کے نکاح میں تھیں لیکن انہوں نے ان کے حق ضائع کئے تو وہ دونوں نیک بندے اللہ کے معاملہ میں ان کے ذرایم نہ آ سکے اور دونوں عورتوں کو حکم ملائکہ تم بھی دوزخ میں داخل ہو اور داخل ہونے والوں کے ساتھ۔“ (تفسیر ماجدی)

پیروں کے بیٹے بڑے ٹیڑے ہوتے ہیں، اس کی ایک وجہ تو گھمنڈ ہے کہ میں پیر کا بیٹا ہوں البتہ ایک اور بھی وجہ ہے مجملہ دیگر جو ہات کے۔ وہ یہ ہے کہ مرید بھی انہیں خراب کر دیتے ہیں۔ پیسے ہدایا اور بے جا عزت ان کے اخلاق کو بگاڑ دیتی ہیں۔ اس لیے مریدین کو بھی احتیاط سے کام لینا چاہئے صاحب مبارک کر بونگہ شریف کے بہت بڑے بزرگ گزرے ہیں۔ حضرت مجاہد الغفور سوائی رحمۃ اللہ علیہ کے مرید تھے نہ کہ لوگوں کی عزت کرنے سے۔ صاحبزادگان یاد رکھیں! کہ اگر وہ عاجزی اختیار کر لیں تو یہ اپنے باپ سے بھی بڑھ جائیں گے۔ کیونکہ انہوں نے تواضع اختیار کی تھی فقیری کے زمانے میں، ہم باوشاہی میں فقیری کرنے والے ہوں گے۔ ایک بات یہ بھی یاد رکھیں! کہ جو خود نیک نہ ہو وہ باپ کی نیکی سے بزرگ نہ ہوگا۔

ایک پشتو کہاوت ہے:

کمہ ناوے چہ پہ خپله خائست نہ وی  
چوک بہے چہ کئی خائست دمورو اونیا

”جود ہن خود اپنی ذات سے خوب صورت نہ ہو تو اگرچہ اس کی ماں اور نانی بڑی حسیناں میں ہوں اس کی ماں اور نانی کے حسن کو کوئی کیا کرے گا۔“ یعنی کیف اسکہ اصل تو یہ ہے کہ دلہن خود حسین ہو۔ عرض کرنے کا مقصد یہ ہے کہ آدمی خود سے نیک ہو باپ دادا کی نیکی اس کے کیا کام آئے گی؟ اس لیے کوشش کریں خود نیک نہیں، داڑھیاں رکھیں، تواضع اختیار کریں اور خیر کے ہاتم کریں۔

اعتكاف کے چند ضروری مسائل!

حضرت والا مفتی صاحب دامت برکاتہم العالیہ نے بیسویں روزے کو فجر کی نماز کے بعد فرمایا:

آج سے باقاعدہ اعتکاف شروع ہوگا۔ کچھ لوگ پہلے ہی سے اعتکاف میں بیٹھے ہیں وہ بھی خوش بخت ہیں۔ مجھے بھی کل ہی بیٹھنا تھا اور دل بھی چاہ رہا تھا لیکن اس لیے نہ بیٹھتا کہ یہاں کے لوگ روزوں کے بارے میں کسی شے کا شکار نہ ہوں یعنی لوگ پھر بلا وجہ بیسویں روزے کو اکیسوال خیال کرتے نبی کریم ﷺ ہر سال اعتکاف فرمایا کرتے تھے۔ اعتکاف مسجد میں ہوتا ہے اور مسجد سے مراد عبادت والا حصہ ہے باقی آگے پیچے کی جگہیں مسجد نہیں ہوتیں (مراد اس سے مسجد کا وضو خانہ، مسجد کے بیت الحلا وغیرہ ہیں) ہم نے

اپنی مسجد بذریعہ بڑھائی ہے، مسجد کے مینار کی سیڑھیاں مسجد کا حصہ ہے (اس سے مراد حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم العالیہ کی خانقاہ سے متصل مسجد ہے) باقی یہ حکم عام نہیں ہے کہ ہر جگہ مینار کی سیڑھیاں مسجد کے حکم میں ہوں بلکہ مسئلہ یہ ہے کہ اگر متولی مسجد نے وہ سیڑھیاں مسجد کا حصہ قرار دیں تو پھر وہ مسجد کا حصہ ہوں گی و گرنہ نہیں مینار کی سیڑھیاں چونکہ مسجد کا حصہ ہیں (اس سے بھی مراد مفتی صاحب دامت برکاتہم العالیہ والی مسجد ہے، حکم عام نہ سمجھا جائے) اس لیے اس کے آداب بھی مسجد والے آداب ہی ہیں۔

نفل نماز اور تلاوت کے لیے وضو کر سکتے ہیں کیونکہ نفل اگرچہ خونفل ہے لیکن وضو و تواس کے لیے بھی فرض ہی ہے۔ مختلف نفلی وضو نہیں کر سکتا، (نفلی وضو سے مراد وضوِ قربت ہے یعنی وضو ہے پہلے سے، پھر بھی ثواب فی نیت سے دوبارہ وضو کرنا یہ مختلف کے لیے منع ہے) اگر سر مسجد سے باہر ہو تو اعتکاف برقرار ہے لیکن اگر پاؤں بھی گئے تو آپ بھی گئے (یعنی اعتکاف ختم ہو جائے گا) اعتکاف کے دوران فرض غسل کے علاوہ کوئی اور غسل نہ کریں اگر مجبوری ہو تو وضو کے دوران ہی اپنے اوپر پانی بہائیں جلدی جلدی۔ مختلف کا سونا بھی عبادت ہے۔ اعتکاف ضروریات زندگی جیسے کھانا، قضائے حاجت کے لیے باہر جا سکتا ہے کھانے میں یہ تفصیل ہے کہ اگر کوئی لانے والا نہ ہو یا لانے والا ہے تو سہی لیکن اجرت مانگتا ہے۔ خوشی سے نہیں لاتا تو پھر اس صورت میں مختلف خود جا سکتا ہے ہاتھ دھونے کے لیے اور خروج رتح کے لیے باہر نہیں جانا چاہئے۔ (خانقاہ میں چونکہ اعتکاف کے ایام میں ساتھیوں کی تعداد زیادہ ہو جاتی ہے بسا اوقات مسجد میں وسعت کے باوجود بھی کمی ہو جاتی ہے اس لیے اس بات کے پیش نظر مفتی صاحب دامت برکاتہم العالیہ نے فرمایا) اگر اعتکاف میں ساتھی زیادہ ہوں تو جن لوگوں کا اعتکاف نہیں ہے تو وہ کمروں میں جا کر سوئیں پھر فرمایا کہ اصول کے مطابق اعتکاف کریں ایک سال تک فائدہ محسوس ہو گا۔

## بائیسویں مجلس

احکامِ الٰہی کے درجات کی حکمتیں!

ایک عام غلط فہمی!

اللہ تعالیٰ کسی کام کا حکم دے رہا ہے تو اس حکم کی حیثیت کیا ہے؟ فرض ہے، واجب ہے یا مستحب ہے؟ اسی طرح نبی کریم ﷺ کے کئے ہوئے احکامات کے بھی درجات ہیں۔ ان متفاوت درجات کی وجہ سے بعض لوگوں کو غلط فہمی ہو جاتی ہے کہ فرائض ضروری ہیں باقی سنت اور مستحب توبہ تواب ہی کی چیزیں ہیں۔ اس کی وجہ سے لوگوں کی عملی زندگی برباد ہو جاتی ہے۔ احکام موجہ (یعنی کرنے کے کام) کی طرح احکام سلبیہ (یعنی نہ کرنے کے کام جیسے زنا، جھوٹ وغیرہ) کے بھی متفاوت درجات ہیں جیسے حرام ہے، ناجائز ہے مکروہ تحریمی ہے اور مکروہ تنزیہ ہے۔ اس میں بھی بعض لوگ بے احتیاطی کرتے ہیں کہ مثلاً فلاں چیز ہم کر رہے ہیں تو وہ حرام نہ ہوں پھر گویا کہ کر سکتے ہیں حالانکہ ایسی بات نہیں ہے، بلکہ ہر طرح کے سارے احکام پر عمل ہونا چاہئے دراصل احکامات کے ان درجات اور فرق کی جو وجہ ہے اسے نہ سمجھنے کی بنا پر یہ غلط فہمی ہو جاتی ہے۔ اس لیے یہ بات یاد رکھیں کہ احکامات کے ان متفاوت اور مختلف درجات عمل کرنے یا نہ کرنے کے لیے نہیں ہیں بلکہ انکار کے وقت یہ درجات دیکھے جائیں گے کہ خدا خواستہ مثلاً کوئی آدمی کسی حکم کا منکر ہے مثلاً وہ کہتا ہے کہ میں یہ فلاں حکم نہیں مانتا تواب دیکھا جائے گا کہ اگر وہ فرض پر حرام اعمال میں سے تھا تو پھر یہ انکار کرنے والا شخص کافر ہو جائے گا اسی طرح اگر وہ حکم فرض نہیں بلکہ سنت ہے یا مثلاً جائز ہے تواب انکار کرنے والا اگرچہ کافر تو نہ ہوگا ابنتہ وہ فاسق اور بدترین گناہ گار ضرور ہوگا۔ ہم نے کیا کیا کہ درجاتِ حکم کو عمل کا درجہ دے دیا ہے جس سے عملی زندگی میں فرق آیا۔ حالانکہ عملًا تو یہ سارے کام کرنے کے ہیں یعنی فرض کی طرح سنت و مستحب بھی عمل ہی کے لیے ہیں اسی طرح حرام سے بچنے کے ساتھ ساتھ ناجائز و مکروہ اور مشتبہ سے بھی بچنا ہی ہے یہ نہیں کہ بس حرام سے بچ گئے باقی بچا ہیں کرتے پھر یہ تو ایسی بات نہیں ہے۔ بلکہ ہر طرح کے چھوٹے بڑے گناہوں سے بچنا چاہئے۔

### چے عاشق کا مذہب!

جو سچا عاشق ہو گا وہ فرض، سنت اور مستحب نہیں دیکھے گا بلکہ وہ اللہ تعالیٰ کی رضا کو تلاش کرے گا اس لیے کہ اس کے نزدیک تو جو کرنے کے کام ہیں وہ سب گویا کہ فرض ہیں کیونکہ عاشق کا مذہب یہ ہے کہ جو میرے رب کا حکم ہے وہ میں نے کرنا ہے اور جس سے منع کیا گیا ہے ان سب سے منع ہونا ہے کیونکہ عاشق کے مذہب میں منع کردہ سارے کام بس گویا حرام ہی ہوتے ہیں چنگاری چھوٹی ہو یا بڑی کپڑوں کو آگ لگادیتی ہے۔ عاشقوں کے مقابلے میں استدلالیوں کا مذہب ہے۔ عاشق کے بارے میں یہ حدیث ہے:

((الاثُّمُ مَا حَكَمَ فِي صَدِّرِكَ)) ل

”جو پیش تھا رے دل میں کھٹکے وہ گناہ ہے۔“

ظاہر ہے کہ جب دل صاف ہو گا تب ہی کھٹکے گا۔ وگرنہ جب خود دل میں ہی طرح طرح کے کھٹکے ہوں پھر خارجی کھٹکے کیسے محسوس کرو گے؟ کمزور عاشق مفتی سے مشتبہ چیزیں پوچھتے رہتے ہیں کہ جی یہ جائز ہے یا نہیں؟ لیکن جب دل صاف ہو گا اور ہنا ہوا ہو گا تب ایسے کامل الایمان عاشق سے آپ ﷺ نے فرمایا:

((استَفَتَ قَلْبَكَ))

”اپنے دل سے پوچھو۔“

دل کا ٹھیک ہونا یہ ہے کہ وہ کرنے کی ساری چیزیں کر دے اور نہ کرنے کی ساری نہ کرے۔

☆.....☆.....☆

## تیسیوں مجلس

اللہ کا قرب قربانی سے ملے گا!

قربانی کیا ہے؟

اللہ تعالیٰ کا قرب قربانی سے ملتا ہے۔ قربانی کیا ہے؟ قربانی یہ ہے کہ انسان اپنے جذبات کو قربان کر دے اور اللہ تعالیٰ کا حکم پورا کرے جذبہ یہ ہے کہ لڑا جائے حکم ہے کہ نہ لڑو چنانچہ ایسا ہی کیا گیا کہ جذبہ قربان کیا گیا حکم پورا کیا اور لڑائی صلح میں بدل گئی صلح حدیبیہ اس کی بڑی مثال ہے تفصیلی واقعہ سیرت کی کتابوں میں ہے اختصار ایہ ہے کہ صحابہ کرام ﷺ کے ہمراہ عمرہ ادا کرنے کی نیت سے مدینہ منورہ سے مکہ مکرمہ کو روانہ ہوئے۔ مکہ مکرمہ کے قریب ایک مقام پر جس کا نام حدیبیہ ہے صحابہ ﷺ نے پڑا وڈا لالہ۔ دوسری طرف مکہ کے کفار نے مشورہ کیا اور صحابہ ﷺ کو عمرہ سے منع کرنے کا منصوبہ بنایا۔ کفار کو خدشہ تھا کہ کہیں صحابہ کرامؓ جہاد کی نیت سے نہ آئے ہوں اگرچہ صحابہ ﷺ نے ہر طرح یقین دہانی بھی کرادی تھی کہ ہم لڑنے کے لیے نہیں بلکہ صرف عمرہ کرنے سے آئے ہیں مگر وہ پھر بھی نہ مانے آخر کار یہ طے ہوا کہ مسلمان کفار مکہ کے ساتھ ایک معہدہ کریں گے جس کی روشنی میں چند شرائط ہوں گی اور انہی میں سے ایک یہ بھی تھا کہ صحابہ کرامؓ اس سال واپس لوٹ جائیں میں بغیر عمرہ ادا کیے پھر آئندہ سال آ کر عمرہ کر لیں یہ شرط بڑی مشکل تھی اس کے علاوہ بھی صلح کی دیگر شرائط بھی صحابہ ﷺ کے لیے تسلیم کرنا مشکل تھا اسی بناء پر صحابہ کرامؓ کی رائے یہی تھی کہ صلح نہیں کریں گے بلکہ جہاد ہی کریں گے لیکن اللہ تعالیٰ کا حکم یہ ہوا کہ صلح کرلو۔ چنانچہ صحابہ ﷺ نے اپنے شدید دلی جذبات کو روندا اور اللہ تعالیٰ کے حکم کے مطابق صلح کر لی۔ شروع میں جذبہ یہ تھا کہ لڑیں گے لیکن حکم ہوا کہ نہ لڑو کفار سے۔ چنانچہ ایسا ہی کیا گیا کہ جذبہ کچلا گیا اور حکم کو پورا کیا۔ غزوہ بدر اس کی بڑی مثال ہے۔ غزوہ بدر کے موقع پر تفصیلی واقعہ سیرت کی کتابوں میں موجود ہے مختصر ایہ کہ صحابہ کرامؓ صرف ابوسفیان کے قافلے کو روکنے جا رہے تھے کیوں کہ یہ تجارتی قافلہ کفار کی مدد و اعانت کے لیے تھا جب صحابہ کرامؓ کی جماعت جو کہ ۳۱۳ نفوس قدسیہ پر مشتمل تھی مدینہ منورہ سے چل کر بدر کے مقام

تک پہنچ تو معلوم ہوا کہ ابوسفیان کا تجارتی قافلہ راستہ بدل کر کسی اور راستے سے پہنچ چکا ہے دوسری طرف مکہ کے کفار کو کسی طرح یہ بات معلوم ہو گئی تھی کہ صحابہؓ قافلہ روکنا چاہتے ہیں اس لیے وہ ایک ہزار کا مسلح لشکر لے کر بدر آپنے۔ اب صورت حال بڑی عجیب ہو گئی تھی کہ صحابہؓ کرامؓ کی یہ مختصری مبارک جماعت تو صرف ایک قافلہ روکنے کی غرض سے یہاں تک آئی تھی اس لیے کوئی جگنگی تیاری نہ تھی بس گنگتی کے دوچار ہتھیار ہی لے کر آئے تھے سواریوں کا بھی یہی حال تھا غرض یہ کہ صحابہؓ کرامؓ کسی طرح بھی لڑائی کی پوزیشن میں نہ تھے جبکہ دوسری طرف سے چھپری کا نئے سے لیس ایک ہزار افراد کا لشکر تھا۔ ظاہر ہے کہ ظاہر مقابلہ مشکل تھا۔ اس لیے بعض صحابہؓ کرامؓ نے بعجه خیر خواہی کے کہ کہیں یہ شریروگ ہماری جماعت کو نقصان نہ پہنچا میں رائے دی کہ اس وقت نہ لڑا جائے لیکن حکم یہ تھا کہ اسی وقت اور اسی حال میں ہی لڑنا ہوگا چنانچہ صحابہؓ نے اپنے حذبے کو روندا اور حکم پر عمل کرتے ہوئے میدان میں اترے، غزوہ بدر کے نام سے حق و باطل کا یہ پہلا باضابطہ مقابلہ تھا جس میں اللہ نے اپنے نام لینے والوں کی ایسی غیبی تائید و نصرت فرمائی کہ جس کا کھلی آنکھوں بھی مشاہدہ کیا گیا۔ اس غزوے میں اللہ نے مسلمانوں کو شاندار فتح عنایت فرمائی اور کفار بدترین شکست سے دوچار ہوئے۔ تو بہر حال اللہ کا قب قربانی سے ملے گا۔

☆ جذبات کی قربانی دینی ہے۔

☆ لذائذ کی قربانی دینی ہے۔

☆ شہوات کی قربانی دینی ہے۔

☆ مال کی قربانی دینی ہے۔

☆ جان کی قربانی دینی ہے۔

کم بولنا، کم کھانا، کم سونا یہ سب مجاہدے قربانیاں ہیں۔ الغرض یہ کہ ان قربانیوں سے اللہ کا قرب ملے گا۔

حقیقی آزادی!

صحیح آزادی یہ ہے کہ انسان نفس کی غلامی سے آزاد ہو جائے نفس انسان کے قابو میں ہو، عقل کو لگام ہوا وہ روحی کی روشنی میں اسے چلائے۔ تو اس صورت میں نفس غلام ہو گا جبکہ تم خود آزاد ہو گے ورنہ نفس

آزاد ہو گا اور تم خود غلام ہو جاؤ گے۔

### ایک سبق آموز واقعہ!

واقعہ یہ ہے کہ کسی رئیس آدمی کا ایک طوطا تھا جو کہ بولنا بھی جانتا تھا اور طرح طرح کی باتیں کر لیتا تھا۔ رئیس بھی اس کا بڑا خیال رکھتا تھا کہ اس کی تمام مرغوبات اسے وافر مقدار میں لا کر دیتا تھا۔ وہ طوطا فضائیں اڑتے پرندوں اور دوسرے طوطوں کو دیکھتا تو اسے رشک بھی خوب آتا تھا لیکن ساتھ ہی یہ خیال بھی آتا تھا کہ یہاں جو مراعات حاصل ہیں وہ پھر کہیں اور پہنچنے کے ہوں یا نہ ہوں۔ بہر حال دن گزرتے گئے، کچھ عرصے بعد اس رئیس کو کسی تجارتی کام سے ہندوستان جانا تھا تو جانے سے پہلے اس نے اپنے سب گھروالوں سے پوچھا کہ تم لوگوں کے لیے وہاں سے کیا کیا لاؤں خیر ہر ایک نے کوئی نہ کوئی فرماں شکی۔ پھر اس نے طوطے سے بھی پوچھا کہ ہاں بھی تمہارے لیے کیا لاؤں؟ طوطے نے اس سے کہا کہ مجھے تو کسی چیز کی کوئی خواہ نہیں ہے البتہ تم اتنے کرو کہ جب تمہیں کچھ طوطے مل جائیں تم ان کو پہلے تو میرا سلام کہہ دینا پھر ان سے کہنا کہ تمہارا ایک بھائی ہمارے گھر میں ہے۔ پھر وہ جو جواب دیں وہ آپ آ کر مجھے بتلائیں۔ اس کے بعد وہ شخص چلا گیا سفر کر کے اس نے حس کی جف ماش تھی پوری کی پھر آخر میں وہ طوطوں کے پاس بھی گیا اور انہیں اپنے طوطے کا پیغام سنایا، سلام سنایا۔ طوطے سارے درخت پر بیٹھے تھے پیغام سننے ہی ان میں سے ایک طوطا درخت سے مرکر نیچے آگرا۔ اسے بڑا صدر ہوا کہ یہ طوطا یچارہ مر گیا خیر وہ واپس آیا۔ آکر اس نے طوطے کو ساری صورت حال بتلادی طوطا وہ واقعہ سننے ہی کر پڑا وہ شخص بڑا پریشان ہوا کہ یہ کیا ہو گیا میرا بھی طوطا مر گیا۔ خیر اس نے نکالا اٹا پلٹا کر دیکھا تو وہ بے حس و حرکت پایا اور مرا ہوا خیال کیا اور اس نے اسے اٹھا کر گھر سے باہر پھینکنے کو فضائیں اچھا لاتو وہ پھر پھر اکر اڑنے لگا اور اڑنے اڑنے اس رئیس آدمی کے سامنے جو دیوار تھی اس پر آبیٹھا۔ وہ آدمی بڑا حیران ہوا کہ یہ کیا معاملہ ہے یہ تو مر گیا تھا پھر ابھی اڑ رہا ہے مطلب یہ ہے کہ اس نے مجھے چکر دے دیا ہے۔ تو اس نے طوطے سے پوچھا کہ آخر تو نے یہ سب کچھ کیوں کیا۔ طوطے نے اسے صورت حال بتلاتے ہوئے کہا کہ تیرے سامنے وہ جو طوطا گرا تھا تو اس نے مجھے یہ پیغام دیا تھا کہ اگر تو آزاد ہونا چاہتا ہے تو اپنے نفس کو مار ڈالو پھر آزادی ملے گی۔ جب تک نفس کو

نہ مارو گے تو قید ہی رہو گے اس نے اپنے عمل سے مجھے یہ سبق سکھلایا تھا اس لیے اس کی اس تعلیم سے مجھے حقیقی آزادی کا راز مل گیا تھا۔ اب میں فضاؤں میں اڑتا پھر دوں گا یہ کہ اس نے اس شخص کو بھی نصیحت کی کہ میرے دوست! تم بھی نفس کے پنځرے میں پھر پھڑا رہے ہو اور قیدی ہو، اگر چاہتے ہو کہ آزادی ملے اور جنت کے باغات میں سیر کرو اور دنیا میں روحانی پروازیں ہوں تو اپنے نفس سے آزاد ہو جاؤ۔ خواہشات کی بجائے احکامات پر چلنے کی زندگی اختیار کرو۔ وہ طوطا اڑا اور اڑتے اڑتے اس آدمی کی نظروں سے اوچھل ہو گیا۔

اس لیے یاد رکھیں کہ نفس کو مار کر پابند کرنے سے آزادی ملے گی۔ اگر نفس پابند ہو جائے تو یہ بہت کمال کی چیز ہے۔ اگر بہت بگڑا ہوا اور مضبوط نفس ہو تو قابو ہو جانے کے بعد اتنا ہی وہ کام کا بھی ہوتا ہے۔ بکری کو قابو کرو۔ وہ کتنا بوجھ اٹھائے گی اور ہاتھی کو قابو کیا تو وہ کتنا بوجھ اٹھائے گا۔

ہر کام انہاک سے کریں!

دوسری بات یہ ہے کہ آپ ہر کام انہاک سے کریں، انہاک کے ساتھ کام کرنے کے مفید نتائج برآمد ہوں گے۔ ایک بڑی محرومی کی بات یہ ہے کہ انسانی نفس رسم و رواج کا عادی ہو جاتا ہے۔ پھر نفس رواجی ذہن سے باہر نہیں آتا۔ یاد رکھیں! کہ جو بھی انہاک سے کام کرے گا قدرت اس کی مددگار ہو گی۔ کام کرنے والا چاہے مسلمان ہو یا کافر۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿نِمَّا هُؤُلَاءِ وَهُؤُلَاءِ﴾

”ہم ان کی بھی مدد کرتے ہیں اور ان کی بھی“

اس لیے آپ نفس کو پابند کریں اور ادھر بھاگنے نہ دیں۔ اس پر صبر کریں۔ دوسری یہ کہ رسم و رواج سے باہر آ جائیں اور نفس کو ہر کام پر انہاک کے ساتھ جمانے کی عادت اپنائیں۔

## چوبیسویں مجلس

ہدیہ سے متعلق چند ضروری باتیں!

نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے:

((تہادوا تحابوا)) ۱

”آپس میں ایک دوسرے کو ہدیہ دیتے رہا کرو تمہاری باہمی محبت بڑھے گی۔“

☆ جو ہدیہ دے تم بھی اسے کچھ دو۔

☆ ہدیہ وہ شخص قبول کرے جو دینے والے ہاتھ کو اللہ تعالیٰ کا ہاتھ سمجھے، اگر وہ دینے والے ہاتھ کو اللہ تعالیٰ کا ہاتھ نہیں سمجھے گا تو وہ مخلوق سے طمع کرے گا اور مخلوق کا غلام ہو جائے گا اور یہ بات سالک کے لیے نقصان دہ ہے۔

☆ اگر ایک آدمی دوسرے آدمی کو بظاہر ہدیہ دینے کا ارادہ کر رہا ہو تو اس وقت وہ لینے سے انکار نہ کرے جب تک صورت حال واضح نہ ہو جائے اور نہ کوئی تیسرا آدمی اس کو پیشگی روکنے کی کوشش کرے۔ اس میں بڑی حکمتیں ہیں ایک یہ کہ کیا معلوم کہ اس نے ویسے ہی جیب میں ہاتھ ڈالے ہوں۔ کوئی اور چیز نکال رہا ہو، پھر اس کو یا آپ کو شرمندگی ہو گی۔

ایک واقعہ:

کہیں کوئی پیر صاحب تھے ساتھ ان کے ایک مرید بھی تھے ایک تیسرے صاحب نے پیر صاحب کے پاس آ کر اپنی جیب میں ہاتھ ڈالے شاید ان پیر صاحب کا معمول ہدیہ نہ لینے کا تھا اس لیے اس مرید نے فوراً ان کا ہاتھ پکڑ لیا اور کہنے لگا کہ ہدیہ وغیرہ کی ضرورت نہیں ہے۔ وہ آدمی کہنے لگا کہ میں تو ہم یہ نہیں بلکہ اپنا ایک خط انہیں دینا چاہتا ہوں۔

☆ ہمارے دادا جی کے پاس ایک آدمی ہدیہ دینے آتا تھا تو دادا جی ان کے ہدیہ میں دیے ہوئے پیسوں کے ساتھ اپنی طرف سے اور پیسے ملا کر دے دیا کرتے تھے۔

☆ ہدیہ دیتے وقت نیت خالص اللہ تعالیٰ کی رضا کی رکھنی چاہئے۔

بعض ہدیے رشوت ہوتے ہیں!

☆ امام ابو یوسف رحمۃ اللہ علیہ ہدیہ نہیں لیا کرتے تھے بلکہ سختی سے واپس کر دیا کرتے تھے چونکہ

آپ رحمۃ اللہ علیہ قاضی القضاۃ (چیف جسٹس) تھے، تو ایسے موقع پر ہدایا اکثر رشوت ہوا کرتی ہیں۔

☆ بعض ہدایا رشوت ہوتی ہیں۔

ایک میرے رشته دار کے دوست تھے وہ ان کے پاس آئے اور میرے ساتھ کوئی کام تھا اس نے بات کرنے سے پہلے پیشگی مجھے دوسرو پے دیے کہ یا آپ کے لیے ہدیہ ہے میں نے منع کر دیا۔ اس نے اصرار بھی کیا مگر میں نے قبول نہیں کیے۔ میرے رشته دار کے دوست کے دوست کے کام تھا اس کا مجھ سے تعلق تھا۔ خیر میں نے جب دوسرو پے کا ان کو منع کیا۔ تو وہ بعد میں مجھ سے کہنے لگے کہ آپ میرے بھائی سے کہیں کہ وہ اپنی زمین میرے نام پر کروادیں۔ میں نے کہا یہ تو مناسب نہیں ہے وہ کہنے لگا کہ آپ سفارش کر دیں بہر حال میں نے معدود تک روی۔ تو کیا وہ ہدیہ تھا؟ وہ دراصل ہدیہ نہیں بلکہ رشوت تھی۔

☆ رشوت کے لوگوں نے عجیب عجیب نام لکھ لگھیں۔ پولیس والے چائے پانی کہتے ہیں۔ باقی بظاہر دیندار لوگ نذر انہ کہتے ہیں بعض اچھے لوگ بھی مریدوں سے طمع کرتے ہیں ایسا نہیں کرنا چاہئے اس سے زیادہ ذلیل اور کون ہو گا جو دین کو فروخت کر دے۔

ایک پیر کے مرید کا عجیب خواب!

کسی پیر کے ایک مرید نے خواب دیکھا خیر خواب بڑا عجیب تھا۔ بہر حال مرید صاحب نے آکر پیر صاحب کو خواب کا بتایا ساتھ سنا دینے کی اجازت بھی مانگی، پیر صاحب نے اجازت دی۔ مرید کہنے لگا حضرت رات کو بندہ نے خواب میں یہ دیکھا کہ آپ کی انگلیوں کو شہد لگا ہوا ہے اور میں اسے کھا رہا ہوں پیر صاحب بڑے خوش ہو کر کہنے لگے یہ تو میری کرامت ہے مرید نے ادب کے ساتھ عرض کیا کہ حضرت آدھا خواب باقی ہے۔ پیر نے کہا وہ بھی سنا دو۔ مرید کہنے لگا کہ حضرت میری انگلیوں پر انسانی پاخانہ لگا ہوا ہے اور آپ اسے چاٹ رہے ہیں۔

بہر حال پیر صاحب سخت خفا ہوئے کہ نالائق میری توہین کر رہا ہے، بھاگ جاؤ یہاں سے۔ یہ تو ایک واقعہ ہے اگر حقیقت ہو تو اس خواب کی بڑی جامع تعبیر بھی ہے۔ تعبیر یہ ہے کہ مرید پیر کی انگلیوں سے شہد کھارہاتھا اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ مرید سچا تھا اور اللہ تعالیٰ کا طالب تھا۔ جبکہ پیر ان کی انگلیوں سے پاخانہ کھارہاتھا اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ اس مرید سے دنیا کا طالب تھا۔ بہر حال ہر وقت اللہ تعالیٰ ہی سے طبع کریں اللہ تعالیٰ ہی سے امید رکھیں مخلوق سے مایوس ہو جائیں۔ اللہ تعالیٰ ہی عطا کرنے والے ہیں۔ یاد رکھیں جس کی دل کی آنکھیں خدا کو پالیتی ہیں اللہ تعالیٰ بھی انہیں نوازتے رہتے ہیں۔ اس لیے آپ خود کو ایسا بنائیں کہ آپ دل کی آنکھوں سے اللہ تعالیٰ کی قدرتوں کا مشاہدہ کر لیں۔



## پھیسوں مجلس

کسب حلال کبھی بھی نہ چھوڑیں!

ایک شیطانی فریب!

آپ حسب ضرورت حلال کمائی کی کوشش کریں اور حلال کسب کبھی بھی نہ چھوڑیں۔ شیطان بڑا منصوبہ ساز ہے وہ آپ کو دینداری کے عنوان سے بھی گمراہ کرنے کی کوشش کرے گا۔ اس کے پاس نورانی حجابات بھی ہیں وہ آپ کو اس حجاب سے مارے گا۔ جب ہمیں معلوم ہے کہ حلال روزی کمانا ایک فرض ہے، دوسرے فرائض کے بعد اسی کا نمبر ہے اس لیے آپ کبھی بھی اسے نہ چھوڑیں۔ آپ کی کسی مدرسے میں تدریس ہے، یا امامت ہے یا آپ پڑھاتے ہیں یا کوئی نوکری ہے تو شیطان تہاری راہ مارنے کے لیے پہلے توکل کے نام سے اس شغل سے ہٹائے گا شیطان آپ سے کہے گا کہ توکل بڑی چیز ہے اس لیے توکل ہی کو اختیار کر لینا چاہئے باقی یہ سارے دھندرے ہیں بس کہیں کسی مسجد کا کونا پکڑ کر بیٹھ جاؤ اور اللہ اللہ کرتے رہا کرو۔

ناقص توکل کے نقصانات!

اگر آپ شیطانی فریب کا شکار ہو گئے اور آپ نے کمائی کا سلسلہ ختم کر لیا تو شروع شروع میں آپ بڑے خوش ہوں گے آپ سمجھیں گے کہ بس ابھی میں اللہ والا ہو گیا۔ اب آپ کہیں گے کہ میں نے دنیا کو لات مار دی۔ اب میں نے کوئی بھی کام نہیں کرنا۔ آپ یہ بات یاد رکھیں!! کہ اس سے آپ کا توکل تام نہیں ہو گا۔ بظاہر یہ توکل نظر آئے گا لیکن درحقیقت توکل نہ ہو گا۔ اب اس توکل سے کیا ہو گا یہ ہو گا کہ شروع شروع میں آپ اپنی جمع پونچی سے کام چلاتے رہیں گے۔ یہ پونچی چلتی رہے گی اور آپ یہی سمجھیں گے کہ میرا ایمان بڑھ رہا ہے۔ پھر کیا ہو گا کہ آپ کی جمع پونچی ختم ہو جائے گی۔ پھر آپ کو شیطان آپ کے دوستوں کا خیال دلائے گا۔ کہ فلاں دوست بہت اچھا ہے اور فلاں تو اور بھی اچھا ہے۔ الغرض یہ کہ آپ لوگوں کے ہدایا پر انحصار کریں گے جب ہدیہ کی عادت را سخن ہو گی تو پھر آپ کی نظر آہستہ آہستہ لوگوں کی عیبوں کی طرف

جائے گی پھر یہ ہو گا کہ آپ بڑی طرح طبع کرنے والوں میں سے ہو جائیں گے کہ کوئی ذرا اپنی جیب کی طرف ہاتھ بڑھائے گا آپ بس انتظار شروع کر دیں گے کہ مال آ رہا ہے۔ اب آپ دیکھیں اور موازنہ کریں کہ شیطان نے توکل کے خوش نمائوناں سے آپ کو کہاں سے کہاں تک پہنچا دیا ہے۔ آپ ایک اچھے آدمی تھے، آپ کے دل میں کسی سے طمع نہ تھی اور آپ کی نظر کسی کی جیب پر بھی نہ تھی۔ بلکہ آپ کا اللہ تعالیٰ پر ایمان تھا۔ شیطان نے اللہ تعالیٰ کی ذات سے آپ کا اعتماد ختم کر کے مخلوق کے رحم و کرم پر آپ کو لا کر چھوڑ دیا۔ بھلا یہ بھی کوئی توکل ہوا۔

شیطان شروع شروع میں تمہارے لیے بڑے دلائل پیش کرے گا کہ اس میں یہ فائدے ہیں اس لیے آپ شیطان کے دھوکے میں نہ آئیں۔ یاد رکھیں! توکل کا ایک اعلیٰ مقام اور درجہ ہوتا ہے جب تک آپ اس مقام پر نہ ہوں اس وقت تک حلال کسب کبھی بھی نہ چھوڑیں۔ بہت سارے لوگوں کو شیطان اس راستے سے گراہ کر دیتا ہے۔

نفس اور شیطان تمہیں باریکے راستوں سے گراہ کرے گا اس لیے کو شش کریں کہ آپ کے ہاتھ میں قرآن و سنت کی رسی ہو۔ اس کی برکت سے آپ پر شیطان کا تسلط نہ ہو گا۔ اگر قرآن و سنت کی رسی ہاتھ سے نکل گئی تو پھر شیطان مختلف حیلوں بہانوں سے آپ کو گراہ کرے گا۔

### ایک سبق آموز واقع!

یہاں کربوغمہ میں ایک آدمی تھا، وہ شکاری تھا اس سے گزر بسر چلتا تھا۔ ایک دن مجھ سے آکر کہنے لگا کہ مفتی صاحب بس آج سے میں تمام کاموں اور شکار کو چھوڑ کر توکل اختیار کر لیتا ہوں۔ مجھے ان کے حال پر جم آیا اس لیے میں نے بہت سمجھایا لیکن وہ مصر ہے کہ بس میں اب توکل ہی کروں گا۔ یہ حال اس نے تمام کاموں اور شکار کو خیر باد کہہ دیا۔ پھر وہی ہوا جو ایسے موقعوں پر ہوتا رہتا ہے کہ شروع میں کچھ جمع پونچی تھی اسی پر انحصار رہا اور دل میں یہ خوشی رہی کہ توکل بڑھ رہا ہے پھر کچھ عرصہ بعد جب تک ہونے لگی تب وہ پریشان ہونے لگا کچھ دن اسی پریشانی میں گزرے پھر جب مجبوری حد سے تجاوز کر گئی تب ایک دن پھر میرے پاس آ کر کہنے لگا: کہ خواب میں، میں نے تیتر دیکھیے، میں نے ان کو اتنا کہہ دیا جو کاروبار آپ کرنا چاہ

رہے ہیں شروع کریں اور مجھے اندازہ ہوا کہ اس کو پھر شکار اور کاروبار کا شوق ہو رہا ہے۔ اس کے بعد ایک دفعہ آیا اور کہنے لگا مفتی صاحب آپ کا کیا خیال ہے کاروبار اور شکار کے بارے میں، جائز ہے کہ آدمی کاروبار اور شکار کرے یا ناجائز؟ میں نوعیت سمجھ چکا تھا اس لیے میں نے ان سے کہا کہ ہاں جائز ہے۔ اس لیے میں عرض کرتا ہوں کہ بعض لوگ شریعت کے خلاف کام کرتے ہیں اور پھر یہ کہتے ہیں یہ تو کل ہے۔ آپ ہمیشہ قرآن و سنت کی روشنی میں چلیں۔

☆.....☆.....☆

www.daruleeman.com

## چھبیسویں مجلس

اللہ تعالیٰ ہر وقت ہمارے ساتھ ہے!

ایک سبق آموز واقعہ!

مولانا روی رحمۃ اللہ علیہ نے مثنوی شریف میں ایک واقعہ نقل کیا ہے کہ ایک علاقے میں چوریاں ہونے لگیں اور سخت قسم کی چوریاں تھیں بالآخر محمود غزنوی رحمۃ اللہ علیہ عامیانہ لباس پہن کر رات کو رعایا کی خبر گئی کے لیے چل نکلے اور حالت چوروں جیسی بنائی چلتے چلتے ایک جگہ انہوں نے دیکھا کہ پانچ آدمی بیٹھے آپس میں باتیں کر رہے تھے۔ محمود غزنوی رحمۃ اللہ علیہ کو بڑا تجھ ہوا کہ یہ کون لوگ ہیں اور اس وقت اتنی رات گئے یہ لوگ یہاں کیا باتیں کر رہے ہیں؟ خیر محمود غزنوی رحمۃ اللہ علیہ بھی انہی میں جا کر بیٹھ گئے۔ وہ پانچ آدمی چور تھے اور کہیں چوری کرنے کا منصوبہ بنارہ تھے۔ محمود غزنوی چونکہ عامیانہ لباس میں ملبوس تھے اس لیے انہوں نے پچھا نہیں بلکہ یہ خیال کیا کہ یہ بھی ہماری ہی طرح کا کوئی چور ہے۔ آدمی جیسا خود ہوتا ہے اور دل پرویا ہی گماں کرتا ہے انہوں نے ان کو پر کھنے کے لئے کہ یہ نیا چور بھی کوئی فن جانتا ہے یا خواہ مخواہ ہمارے ساتھ شریک ہوتا ہے۔ اس لئے ان پانچوں میں سے ایک نے باقیوں کو مخاطب کرتے ہوئے کہا: ہمیں یہ دیکھنا چاہئے کہ ہم چھ ساتھیوں میں سے کس کو کیا فن آتا ہے اور کس میں کیا کمال ہے۔ یہ کہنے کے بعد اس نے ایک آدمی سے پوچھا: ہاں بھی! تمہیں کیا فن آتا ہے اور کیا کمال ہے تمہارے اندر؟ اس نے کہا کہ کوئی خاص کمال تو مجھے نہیں آتا، البتہ اتنا ہے کہ جب کئے بھوکتے ہیں تو میں سمجھ جاتا ہوں کہ کہتے کیا کہہ رہے ہیں۔ یہ کمال سنتے ہی وہ باقی پانچوں کہنے لگے کہ یہ تو بڑا کمال ہے تمہارے اندر اور رات کو عموماً کئے بھوکتے ہی ہیں اس لیے سمجھنا بھی ضروری ہے اس لیے آپ کا ہمارے ساتھ ہونا بہت ضروری ہے۔ پھر اس پوچھنے والے نے ایک دوسرے چور کو مخاطب کر کے کہا کہ تمہیں کیا فن آتا ہے؟ وہ کہنے لگا کہ زمین کے جس حصے میں سونا اور خزانہ دفن ہو میں مٹی سونگھ کر خزانہ بتا دیتا ہوں کہ یہاں ہے یا نہیں؟ یہ کمال سننا تھا کہ سب عش عش کرنے لگے کہ وہ بھئی واہ۔ یہ کمال تو چوری میں بہت ہی مفید ہے۔ آپ بہت

باکمال ہیں۔ پوچھنے والے نے تیرے سے یہی سوال کیا کہ جی تمہیں کیا کمال آتا ہے؟ اس نے کہا کہ اوپنجی سے اوپنجی عمارت میرے لیے کوئی مسئلہ ہی نہیں، بڑی سہولت سے میں بڑی بڑی عمارتوں پر کمnd ڈال سکتا ہوں۔ باقیوں نے اس کی بھی تعریف کی۔ پھر اس پوچھنے والے نے چوتھے چور کا کمال پوچھا: چوٹھا چور کہنے لگا کہ میں مضبوط سے مضبوط عمارت میں نقب لگا سکتا ہوں۔ اس کی بھی خوب تعریف ہوئی۔ پھر پانچویں کا کمال پوچھا گیا۔ اس نے کہا کہ میرے اندر یہ کمال ہے کہ انتہائی تاریک رات میں بھی اگر کسی شخص کو ایک نظر دیکھ لوں تو صبح اسے پہچان لیتا ہوں کہ یہ وہی ہے۔ اس کی بھی تعریف کی گئی محمود غزنوی رحمۃ اللہ علیہ حیران بیٹھے یہ کمالات سنتے رہے سب کے کمالات سن کر اسے بڑی حیرت ہوئی اور وہ سوچنے لگا کہ یہ بہت بڑے بڑے چور ہیں یہی وہ چور ہیں جو ملک میں گڑ بڑ کرتے ہیں اور چوریاں کرتے ہیں۔ اخیر میں پوچھنے والے نے ان سے بھی یہی سوال کر ڈالا کہ جی آپ کو کیا کمال آتا ہے۔ محمود غزنوی رحمۃ اللہ علیہ کہنے لگے۔ مجھے یہ کمال آتا ہے کہ اگر تم لوک ہمیں چوری کرتے ہوئے پکڑے گئے میرے سر ہلانے میں یہ کمال ہے اگر تم پھانسی بھی لگ جاؤ تو میرے سر ہلانے سے تمہیں پھانسی کی سزا سے نجات مل جائے گی۔ وہ پانچ چوریاں کمال سن کر انتہائی خوش ہوئے اور کہنے لگے کہ سب سے بڑا کمال تمہارا ہے کیوں کہ ہمارے کمالات سے چوری تو ہو سکتی تھی لیکن ان کمالات میں نجات پانے کا کوئی کمال نہیں تھا یہ ہمارے اندر بڑی کی تھی جو کہ آپ کے آنے سے پوری ہو گئی اب تو آپ ہمارے قطب اور بادشاہ نہیں گے کیونکہ آپ کی خوبی ہم سب کی خوبیوں سے بڑھ کر ہے۔

ایک دوسرے کے کمالات سننے کے بعد اب یہ مشورہ شروع ہوا کہ پھر آج کی رات چوری کس جگہ کی جانی چاہئے۔ ان میں سے ایک کہنے لگا: میری رائے یہ ہے کہ آج ہم کیوں نہ بادشاہ ہی کے گھر میں چوری کر لیں۔ کیوں کہ اگر کامیاب ہو گئے تو بہت بڑی دولت ہاتھ آجائے گی اور اگر ناکام ہوئے اور گرفتار ہو گئے تب پھر کیا غم کیوں چھڑانے والا تو ساتھ ہی ہے۔ سب نے اسی بات کو پسند کر لیا اور پھر وہ بادشاہ کے محل کی طرف چلنے لگے۔

جب ہوں آتی ہے تو حقیقت چھپ جاتی ہے!

جب یہ سب لوگ بادشاہ کے محل کے قریب پہنچ تو کتوں نے بھونکنا شروع کر دیا اور پھر مسلسل بھوکتے ہی رہے۔ ان میں سے جس نے بتایا تھا کہ میں کتوں کی بولی سمجھتا ہوں تو سب نے اس سے پوچھا کہ سنو! کتے کیا کہہ رہے ہیں؟ اس نے ڈرتے ڈرتے کہا کہ بڑی خطرناک بات ہے سمجھنیں آتا کہ بتا دوں یا نہیں؟ ان لوگوں کا تجسس بڑھا کہنے لگے جلدی بتاؤ۔ اس نے کہا کتے یہ کہہ رہے ہیں کہ بادشاہ تمہارے ساتھ آرہے ہیں۔

چونکہ ان لوگوں پر ہوں چھائی ہوئی تھی کہ بادشاہ کے گھر میں چوری کرنے سے بہت بڑا مال ہاتھ آنے کی امید تھی اس لیے ان پر یہ حقیقت اور اس کی تاویل انہوں نے یہ کی کہ بادشاہ ہمارے ساتھ ہے کیونکہ ہم نے خود سے امیر اور بادشاہ تسلیم کیا ہے۔ بادشاہ کے محل پر پہنچ کر سونگھنے والے نے سونگھنا شروع کیا جہاں خزانہ تھا اس نے اس کی نشانہ ہی کی۔ پھر جو کمند ڈالا جانتا تھا اس نے واقعی بڑی پھرتی سے کمند ڈال دی۔ چڑھنے والے اس کے اوپر چڑھے۔ ہمارت میں نقب والے سے نقب لگوائی گئی اور پھر سارا سونا خزانے سے باہر چوروں کے ہاتھ آچکا تھا۔ محل سے باہر آ کر سونا تقسیم کیا گیا اور ایک دوسرے سے اجازت چاہنے لگے۔ محمود غزنوی نے انہیں مخاطب کرتے ہوئے کہا:

ساتھیو! اگلی رات کہاں اکٹھے ہونا ہے تاکہ ہم سب پہنچ کیں دوسرا یہ کہ سب ایک دوسرے کو اپنے اپنے گھر کا پتہ بتا دیں تاکہ ضرورت پڑی تو پھر کوئی مشکل نہ ہو۔ سب نے اس رائے کو پسند کیا اور سب کے گھروں کے پتے لیے اور دیے گئے۔ سارے پتے لے کر محمود غزنوی رحمۃ اللہ علیہ واپس محل میں آپنے اور ان کی گرفتاری کے لئے فوراً اسی وقت فوجی لشکر کے پانچ چھوٹے چھوٹے دستے بنائے گئے اور ان پانچ مقامات کی طرف روانہ کر دیے گئے اور وہ گھوڑے سوار ہر ایک چور کے دروازے پر ان سے پہلے پہنچ گئے۔ تھوڑی ہی دیر میں وہ پانچوں اٹی دوست سمیت شاہی دربار میں بادشاہ کے حضور پیش کیے گئے۔ صبح کے وقت جب محمود غزنوی شاہانہ جاہ و جلال کے ساتھ تخت شاہی پر سرتاپاوں غصے سے پھرے ہوئے شیر کی طرح بیٹھے تھے، شاہی دربار میں بادشاہ کے غیظ و غصب کے سامنے سب درباری مارے خوف و ہبہت کے بت بنے

بیٹھے تھے، دربار میں سنائے کا عالم تھا اور سب پر سکتے کی سی کیفیت طاری تھی۔ کہ اسی اثنائیں فوجی جوانوں کا ایک دستہ حاضر خدمت ہو کر عرض کرنے لگا: پانچوں چور گرفتار ہو چکے ہیں اور حاضر خدمت ہیں پھر اس کے ساتھ ہی ان پانچوں کو بادشاہ کے سامنے لا کھڑا کر دیا گیا۔ شاہی رعب و بدے سے ان پانچوں کے دل پھٹے جا رہے تھے اور پاؤں تھر تھر کا نپ رہے تھے۔ چہروں پر ہوا یاں اڑی ہوئی تھی۔ جلا دکی برہنہ چکتی تلوار ان کے سروں پر لکھی ہوئی تھی موت ان کے سروں پر منڈل اڑی تھی اور ان کی حالت یہ تھی کہ کاٹو توبدن میں اہو کا ایک قطرہ بھی نہ ہو۔

ایک دیوہیکل جلا دنگی تلوار سونتے حکم شاہی کا منتظر تھا کہ ادھر سے اشارہ ہوتے ہی ادھر پانچوں کے سر قلم ہوں۔ حالت تو ان پانچوں کی بہت خراب ہو رہی تھی لیکن ان میں وہ شخص کہ جس نے کہا تھا کہ میں رات میں جسے دیکھوں صبح اسے پیچاں جاتا ہوں، اس ایک کی حالت مختلف تھی وہ کبھی تو اپنے اور ساتھیوں سے بھی زیادہ خوفزدہ ہو جاتا تھا لکھ بادشاہ ہمارے کرتوں سے واقف ہے اور کبھی امید کی کرن اس کے دل میں پیدا ہوتی تھی کہ شاید بادشاہ سر ہلاکتی میں معاف کر دے۔ محمود غزنوی رحمۃ اللہ علیہ نے جب جلا دکو حکم دینے ہی والے تھے اور وقت قریب ہو گیا۔ اٹھیناں کے آثار دیکھئے تو ان سے پوچھا تو وہ عرض کرنے لگا کہ مجھے آپ سے ایک عرض ہے اگر اجازت ہو تو پیش کر دوں؟ محمود غزنوی رحمۃ اللہ علیہ نے اجازت دے دی۔ وہ کہنے لگا: کہ ہم میں سے ہر ایک نے اپنے جس کمال کا اظہار کیا تھا اس نے اس کمال کا مظاہرہ بھی کر دیا ہے اور ہر ایک اپنے اس کمال میں سچا ہے۔ صرف ایک کے کمال کا مظاہرہ باقی ہے اس کو چاہئے کہ وہ اپنے کمال کا مظاہرہ کرے۔

سلطان محمود غزنوی رحمۃ اللہ علیہ یہ سن کر مسکرا نے لگے، پھر ان سے مخاطب ہو کر کہنے لگے: تم سب کی معافی کی صرف ایک ہی صورت ہے وہ یہ ہے کہ تم سب صدق دل سے توبہ کرلو۔ وہ سب کہنے لگے۔ کہ ہم نے گرفتار ہوتے ہی سچی کپی توبہ کر لی تھی۔ اب دوبارہ آپ کے سامنے اس کا اقرار کرتے ہیں اور توبہ کرتے ہیں۔ سلطان کو جب ان کی توبہ کا یقین ہو چلا کہ واقعی ان کی توبہ سچی ہے تو سلطان نے اپنی داڑھی سے اشارہ کیا جس کی برکت سے وہ سب رہا کر دیے گئے۔

واقعہ سے ماخوذ سبق!

اس واقعہ سے ماخوذ سبق یہ ہے:

☆ دنیا میں ہر وقت، ہر گھری اور ہر جگہ اللہ تعالیٰ بادشاہ ہوں کے بادشاہ ہمارے ساتھ ہیں اور وہ ہماری ہر حرکت اور ہر سکون پر باخبر گواہ ہے۔

☆ دنیا میں ہی اللہ تعالیٰ کی معرفت حاصل کر لی جائے تو یہ معرفت آخرت میں کام آئے گی۔ جس کا دل اس دنیا میں بینا ہوا جس نے اپنے رب کو پہچانا ہو گا کل قیامت میں وہ اپنے رب کو دیکھ سکے گا اور اللہ تعالیٰ اس کو معاف فرمائے گا۔

☆.....☆.....☆

## ستائیسویں مجلس

اللہ تعالیٰ کی رضا اور اس کی محبت کو اپنا مقصوداً صلی بنائیں ایک بادشاہ اور اس کے وزیر کا دلچسپ قصہ! آج ایک اور واقعہ سناؤں گا اور وہ یہ ہے کہ ایک بادشاہ تھا اس کا ایک وزیر بھی تھا۔ ایک دن بادشاہ نے وزیر کو بلا کر کہا کہ مجھے آپ سے تین سوال کرنے ہیں، ان تین سوالات کے لیے تین دن کی مہلت دے دیتا ہوں اگر آپ نے ان تین دنوں میں جوابات ٹھیک ٹھیک بتا دیے تو پھر تو اعزاز اور کرام سے نوازوں گا۔ لیکن اگر تین دن میں آپ سے ان سوالوں کے جوابات نہ بن پڑے تب تمہیں قتل کروادوں گا۔ یہ کہہ کر بادشاہ نے وہ تین سوال بتائے جن میں:

(۱): پہلا سوال یہ تھا کہ وہ کیا چیز ہے جسے ساری دنیا کے لوگ مانتے ہیں کوئی بھی اس کا منکر نہیں ہے۔

(۲): دوسرا سوال یہ تھا کہ وہ کون سا جھوٹ ہے جسے ساری دنیا کے لوگ سمجھتے ہیں۔

(۳): تیسرا سوال یہ تھا کہ وہ کیا چیز ہے جس کے سامنے ساری دنیا کے لوگ جھکتے ہیں چاہے وہ بادشاہ یا وزیر، امیر ہو یا غریب، مرد ہو یا عورت غرض کوئی بھی ہو وہ اس چیز کے سامنے جھکتا ہے تو اسی کیا چیز ہے۔ وزیر ان سوالوں اور تین دن کی مہلت کے ساتھ اپنے گھر کی طرف انتہائی پریشانی کے عالم میں روانہ ہوا۔ گھر پہنچ کر اس نے سب سے پہلے سوال نمبر ایک کو لیا پہلے سوال دھرایا پھر جواب سوچنا شروع کیا، وہ سوچنے لگا کہ وہ کیا چیز ہے جسے ساری دنیا کے لوگ مانتے ہوں۔ سوچنے سوچنے ذہن میں جواب آیا کہ وہ اللہ تعالیٰ ہیں کچھ خوشی بھی ہوئی کہ ایک سوال تohl ہو چلا، لیکن پھر خیال آیا کہ بحث دھریہ اللہ تعالیٰ کے منکر ہیں تو یہ جواب تو ٹھیک نہ ہوا اس لیے کہ بادشاہ نے کہا تھا کہ سب لوگ اسے مانتے ہوں اب اگر میں کہوں کہ اس سوال کا جواب اللہ ہے تو بادشاہ کہے گا کہ دھریہ تو اللہ کو نہیں مانتے، تب پھر میں کیا کروں گا؟ غرض یہ کہ وزیر نے اس سوال کا دوسرا جواب تلاش کرنا شروع کیا۔ سوچنے سوچنے خیال آیا کہ ہونہ ہو اس کا جواب رسول ہے کیونکہ رسول کو سارے لوگ مانتے ہیں، لیکن پھر فوراً خیال آیا کہ نہیں بہت سارے بد قسمت و بد نصیب ایسے بھی ہیں کہ جو رسول کو بھی نہیں مانتے تو جواب یہ بھی نہ ہوا۔ پھر اس نے دماغ پر زور ڈالا اور

نئے سرے سے سوال نمبر اکا جواب تلاش کرنا شروع کیا ہر چند کوشش کی مگرنا کامی ہی کا سامنا رہا۔ مجبور ہو کر وزیر نے یہ سوال ایک طرف کیا اور دوسرے سوال کا جواب سوچنا شروع کیا سوال تھا کہ وہ کون سا جھوٹ ہے جسے ساری دنیا والے سچ سمجھتے ہیں، کافی غور خوض ہوا، سوچ و بچار ہوئی لیکن اس سوال کا بھی کوئی معقول جواب نہ بن پڑا۔ اس سوال کے جواب سے بھی مایوس ہو کر وزیر نے تیسرا سوال کا جواب ڈھونڈنا شروع کیا۔ سوال تھا کہ وہ کیا چیز ہے جس کے سامنے ساری دنیا کے سب لوگ جھکتے ہیں۔ سوچتے سوچتے دماغ میں درد اٹھنے لگا لیکن جواب کوئی نہیں۔ پہلا دن مکمل ضائع ہوا۔ مہلت کے صرف دو دن جبکہ سوالات پورے تین کے تین جوں کے توں لا جواب باتی تھے۔

دوسرے دن بڑھے لکھے اور سمجھدار اور بلا کی ذہانت رکھنے والے افراد کی طرف رجوع کیا گیا سوالات انہیں بتائے گئے، خور و فلر شروع ہوئی اور جوابات سوچے جانے لگے دن ختم ہوا لیکن نتیجہ صفر ہی رہا کسی سوال کا کوئی بھی معقول جواب نہ بن سکا۔ اگلا دن آخری تھا اور بس مہلت ختم ہو جانی تھی مہلت کے خاتمے کے ساتھ ہی وزیر کا بھی خاتمہ ہو جانا تھا۔ تیسرا دن وہ کھیتوں میں سرگردان پھر رہا تھا کہ موت میرے سر پر کھڑی ہے اور کل میرا خاتمہ ہو جائے گا۔ چلتے چلتے اس کا گزر ایک بوڑھے کسان پر سے ہوا جو اللہ والا آدمی تھا اللہ والے حلال کسب کرنے والوں میں ملتے ہیں وہ مل چلا رہا تھا۔ اس نے وزیر کو پریشان دیکھ کر پوچھا کہ کیوں پریشان ہو؟ آئیں اپنا بوجھ ہلکا کریں۔ آدمی جب اینا غم اور پریشانی کسی دوسرے کو بتاتا ہے اور وہ اس کو تسلی دیتا ہے تو اس کا غم اور پریشانی ہلکی ہو جاتی ہے۔ دونوں ایک پیدائشی پر بیٹھ گئے بوڑھے نے پوچھا آپ کو کیا ہوا۔ وزیر کہنے لگا کہ یہ بڑی درد بھری داستان ہے وزیر نے ان تین سوالات کا قصہ اس کسان کو بھی سنادیا۔ کسان سوالات سن کر چونک اٹھا اور کہنے لگا ارے بھی وزیر اتنے آسان سوالات بھی تم سے حل نہ ہوئے کمال کی بات ہے؟ یہ تو میں بھی اور اسی وقت بتا دوں؟

یہ کہتے ہی اس نے جوابات بتانا شروع کیے کہ پہلے سوال کا جواب موت ہے کیوں کہ موت ایسی چیز ہے کہ اس کا انکار ساری دنیا میں کوئی بھی نہیں کرتا ہے ہی کر سکتا ہے۔ وزیر نے سوچا تو جواب واقعی یہی تھا۔ پھر کسان کہنے لگا کہ دوسرے سوال کا جواب یہ دولت جا گیر، زمین اور اس طرح کی چیزیں ہیں کیونکہ لوگ کہتے

ہیں کہ یہ سب ہمارے ہیں اور اس بات کو سب لوگ سچ بھی سمجھتے ہیں جبکہ یہ ہے جھوٹ۔ کیونکہ یہ ساری جاگیریں ہماری نہیں ہیں بلکہ ہم سے پہلے کسی اور کی تھی اور ہمارے بعد بھی کسی اور کی ہی ہوں گی۔ وزیر نے سوچا تو یہ جواب بھی ٹھیک تھا۔ اب تو وزیر اس کسان کاحد رجے معتقد ہو گیا اور بے تابی سے تیسرے جواب کا انتظار کرنے لگا۔ کسان نے کہا پہلے کھانا کھاتے ہیں کھانا تیار ہے وزیر نے دو دن سے کچھ نہیں کھایا تھا بڑے مزے لے کر کھانا کھایا اور مطمئن تھا کہ تیسرے سوال کا جواب بھی مل جائے گا۔ کھانے کے بعد کسان نے کچھ لسی بچائی تھی اور کسان کے پاس ایک شکاری کتا بھی تھا جو انہوں نے ایک درخت کے سایہ میں باندھا تھا کھانا کھانے کے بعد وزیر نے تیسرے سوال کا جواب پوچھا۔ لیکن کسان نے کہا تیسرا جواب بتانے سے پہلے آپ سے میری ایک شرط ہے کہ وہ آپ پوری کریں گے۔ وزیر خوشی خوشی آمادہ ہو گیا کیونکہ اسے تو ہر حال اور ہر قیمت پر جواب چاہئے تھا۔ ایک شرط کیا وہ کئی ہزار شرطوں کے لیے تیار تھا۔ بہر حال کسان نے ایک بڑا کٹورا میں اس میں روٹی کے نکٹرے کے اوپر بیچی ہوئی لسی ڈالی اس روٹی کو نرم کیا پھر یہ کٹورا لے جا کر اپنے کتے کے ساتھ کھانا کھائیں گے وزیر نے اس کسان کی بڑی منتیں کیں کہ یہ شرط نہ رکھیں یہ بڑی مشکل شرط ہے۔ لیکن وہ بھی کوئی کچا آدمی نہ تھا ایک ذرہ بھی لس سے مس نہ ہوا۔ بالآخر جب وزیر نے بھانپ لیا کہ کسان کسی صورت بھی شرط چھوڑنے کے لیے تیار نہ ہو گا چونکہ جواب تو اسے ہر حال میں چاہئے تھا، مجبور ہو کر وہ اٹھا اور کتے کے سامنے جا کر بیٹھ گیا اور اسی کٹورے میں اس کتے کے ساتھ نرم روٹی کھانے کے لئے جھک گیا۔ جوں ہی وہ جھکا لقمه اٹھا یا تو کسان نے لپک کر اس کا سر اور گردن پکڑی انہیں اٹھا کر اپنے پاس بٹھایا اور کہنے لگا آپ نے ہماری شرط پوری کر لی بس اب جواب سنو! تیسرے سوال کا جواب یہ ہے کہ ہر آدمی مقصد کے سامنے جھک جاتا ہے جیسے ابھی آپ جھکتے تھے۔ چونکہ تیسرے سوال کا جواب آپ کو ہر حال میں مطلوب تھا اور وہ جواب آپ کا مقصد بن چکا تھا اس لیے آپ میری اس لھٹیا شرط کو بھی ماننے کے لیے تیار ہو گئے۔ وزیر اس کسان کی فرست اور ذہانت سے بہت ہی زیادہ متاثر ہوا، وزیر خوشی خوشی گھر واپس آیا مہلت ختم ہو گئی تھی اور بادشاہ انتظار میں تھا کہ اتنے میں وزیر داخل ہوا وزیر کے آتے

ہی بادشاہ نے جوابات پوچھے جو وزیر نے ایک ہی سانس میں سناؤالے۔ بادشاہ نے حسب وعدہ وزیر کا اعزاز واکرام کیا۔

### واقعہ سے حاصل شدہ سبق!

اس واقعے میں ہمارے لیے سبق یہ ہے کہ ہم اپنا مقصود و مطلب اللہ تعالیٰ کی محبت اور اس کی رضا کو بنالیں تو پھر ہمارے لیے کوئی کام مشکل نہ ہوگا، نہ تلاوت مشکل ہوگی نہ نماز نہ ہی روزہ اور نہ ہی دیگر عبادات۔ آپ دیکھیں کہ زمیندار کھیت کو مقصود بناتا ہے تو پھر اس کھیت کے لئے زمیندار کو رات تین بجے جا گنا بھی آسان ہو جاتا ہے۔ سلمان خیل پشاور کے مضافات میں واقع ایک گاؤں کا نام ہے میں، میں نے خود دیکھا کہ رات تین بجے ایک آدمی زمین میں کام کر رہا تھا اور عجیب بات یہ ہے کہ ایسے لوگ اپنے کاموں میں ریا کاری کی بھی نہیں کرتے ہیں بلکہ کوئی دیکھے یا نہ دیکھے وہ کام کرے گا۔ اس لیے ہم بھی کسی کی پرواہ کیے بغیر اپنے مقصود کے حصول میں لگے رہیں کوئی دیکھے یا نہ دیکھے بس ہم اپنے رب کی خوشنودی کے حصول کے لئے کام کرتے رہیں۔

### دنیا اور آخرت کی حقیقت کو سمجھنے کے لیے ایک واقعہ نما مثال!

فرمایا انسان کی فطرت ہے کہ نقد کو زیادہ پسند کرتا ہے بہبیت ادھار کے۔ اب دنیا نقد ہے اور آخرت ادھار ہے۔ آپ دنیا کی محبت سے بچیں۔ دنیا کی محبت سے بچنے کا مطلب یہ بھی نہیں ہے کہ آپ کمانا ہی چھوڑ دیں۔ بلکہ مطلب یہ ہے کہ دنیا کی وجہ سے آخرت کو نہ چھوڑ دیں۔ مولانا رومی رحمة اللہ علیہ نے ایک واقعہ لکھا ہے۔ واقعہ یوں ہے کہ ایک بادشاہ کا ایک ہی بیٹا تھا، انتہائی نیک اور انتہائی خوش اخلاق تھا، چونکہ وہ اکتوبر بیٹا تھا اس لیے بادشاہ کو اس سے حد درجہ محبت تھی۔ جب وہ شہزادہ جوان ہوا تو اس بادشاہ نے اس کے لیے رشتہ کی تلاش شروع کی الغرض یہ کہ کچھ عرصے کے بعد ایک انتہائی نیک اور حسین و جیل لڑکی سے شہزادہ کا رشتہ طے ہوا پھر شاہی دھوم دھام کے ساتھ اس شہزادے کی شادی ہوئی۔ زندگی یونہی چلتی رہی یہاں تک کہ شہزادہ کی شادی کو ایک سال مکمل ہوا۔ ایک دن ملکہ نے اپنی بہو سے باتوں باقوں میں یہ پوچھا کہ کیا ہم پوتے یا پھر پوتی کی امید رکھیں.....؟ ملکہ کی بات کا سننا تھا کہ وہ شہزادی زار و قطار رونے لگی۔ ملکہ

کو بڑی حیرت ہوئی کہ آخر یہ میری بہو کس بات پر پرتوئی ہے۔ پھر اس نے قصہ پوچھا تو بہو نے اسے بتایا کہ جب سے میری شادی ہوئی ہے تب سے میں نے قریب سے تمہارے بیٹے کو دیکھا ہی نہیں ہے۔ ملکہ بڑی پریشان ہوئی کہ آخر یہ کیا ماجرا ہے؟ پھر اس نے جلدی جلدی بادشاہ کو اس بات کی اطلاع کر دی اور ساتھ ہی تاکید کی کہ جلد سے جلد صورت حال معلوم کر لی جائے۔ بادشاہ کو بھی بہت بڑا صدمہ ہوا کہ شہزادہ سے انہیں یہ توقع تو نہ تھی؟ یہ آخر اس نے کیا کیا اور ایسا کیوں کیا؟ بادشاہ نے فوراً وزیر کو آدمی بھیج کر بلوایا۔ وزیر کو واقعہ سنا کر بادشاہ نے کہا کہ مجھے جلد از جلد صورت حال بتلادی جائے وزیر نے حامی بھری اور صورت حال جاننے کے لیے چل پڑا۔ تفہیش کرتے کرتے وزیر کو یہ بات معلوم ہوئی کہ شاہی محل سے کچھ دور ایک مکان میں ایک بڑھیا رہتی ہے جو کہ بڑی مکارہ ہے اس نے شہزادے پر جادو کر لیا ہے جس کی وجہ سے شہزادہ اس پر عاشق ہو گیا ہے اور شہزادے نے بغیر کسی کو بتائے ہوئے اس سے شادی بھی کر لی ہے۔ اس لیے شہزادہ بجائے اپنے گھر کے چھپ پچھپا کر وہیں جاتا ہے پھر صبح اپنے گھر آتا ہے۔ وزیر نے بادشاہ کو آکر ساری صورت حال سے آگاہ کیا بادشاہ نے وزیر سے پوچھا کہ اب کیا کرنا چاہئے؟ وزیر نے کہا کہ اس کا تو ایک ہی علاج ہے کہ کسی طرح جادو کو ختم کروادیا جائے بادشاہ کو یہ رائے پسند آئی چنانچہ فوراً جادو ختم کرنے والے عامل بلائے گئے اور پھر ان کے ذریعے شہزادہ کا جادو ختم کروایا گیا جادو ختم ہوتے ہی شہزادے کی تو جیسی آنکھیں کھل گئیں ہوں اس نے ایک نظر اس بڑھیا پر ڈالی تو اس سے شہزادے کو گھن آنے لگی کہ یہ کیا مصیبت ہے اور میں اس پر کیسے عاشق ہو گیا ہوں۔ خیر شہزادہ وہاں سے بھاگا۔ اس کی مثال بالکل ایسی ہے کہ جیسے کسی آدمی کی آنکھیں بالکل بند ہوں اور ناک بھی بند ہو وہ آدمی اسی حال میں ڈھیر سارے پائیخانے کے پیچوں بیچ لیٹا ہوا ہو۔ تو چونکہ اس پر حقیقت پوشیدہ ہے اس لیے وہ بڑے سکون سے ہو گا چونکہ پائیخانے بھی نرم ہوتا ہے اس لیے اسے یہ زمی بڑی بھلی معلوم ہو گی اور وہ یہ سمجھے گا کہ میں گلقدنڈ یا حلوبے کے اوپر لیٹا ہوا ہوں۔ لیکن جیسے ہی اس کی آنکھ کھلے گی اور ناک کھلے گی تب اس پر حقیقت آشکارا ہو گی تو وہ کیا کرے گا؟ ایک دم اچھل کر اٹھے گا کہ میں یہ کس گند میں پڑا ہوا ہوں۔ لہذا وہ جائے گا اور فوراً غسل کر کے اس پائیخانے کے تمام ترااثات سے خود کو پاک صاف کرے گا تب جا کر کہیں اسے چین آئے گا۔ تو شہزادے پر بھی اس بڑھیا کی

حقیقت کھل چکی تھی اس لیے وہ وہاں سے بھاگ کھڑا ہوا۔ گھر آ کر جب اس نے اپنی جوان اور باحیا، حسین و جمیل یوں دیکھی تو مارے خوشی کے وہ بیہوش ہوتے ہو تے رہ گیا۔  
واقعہ سے حاصل شدہ سبق!

اس واقعہ سے ہمیں یہ سبق ملا کہ جس طرح شہزادے پر بڑھیا نے جادو کا عمل کیا اور اس کی جوان و حسین یوں سے دور رکھ کر خود پر عاشق بنایا تھا تو یعنیہ ہماری بھی یہی حالت ہے سارے انسان شہزادے اور اللہ کے پیارے ہیں اللہ تعالیٰ نے ہر ہر شہزادے کے لیے حسین ترین جنت بنائی ہے لیکن اب ہوا کیا ہے، ہوا یہ ہے کہ دنیا ایک بڑھیا ہے اس بڑھیا نے اپنی محبت کا ہم پر ایسا جادو کر دیا ہے جس کی وجہ سے ہم اپنی اصل جگہ جنت سے غافل ہیں اور اس بد شکل و بد صورت بڑھیا کو جادو کے زور سے حسین سمجھ کر اسی سے تعلق بنائے بیٹھ ہیں اب ہم پر سے اس جادو کو ختم کرنا ہو گا تاکہ ہم حسین جنت کا واقعی حسن دیکھ سکیں اور اس مکار و بد کا رو بد صورت بڑھیا دنیا کی حقیقت بھی ہم پر عیاں ہو۔ تو اس کے لئے مجاہدے ہیں اور مجلس ذکر ہیں اور نیک صحبت ہے کہ جن کی برکت سے ہم پر سے دنیا کا جادو ختم ہو جائے گا تو جب دنیا کی محبت کا جادو ہمارے دل پر سے ہٹ جائے گا تب پھر ہم دل کی آنکھ سے آخرت کا حساب دیکھ سکیں گے مولانا رومی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ اگر دل کی آنکھ سے آخرت کی عزت و شوکت دیکھ لی تو پھر دنیا کی شوکت تمہیں مردار نظر آئے گی اور تم اس سے خود کو بچانے کی کوشش شروع کر دو گے۔

اس لیے آپ تمام حضرات سے گزارش ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ دل سے محبت کر لیں اور اللہ تعالیٰ سے پچی دوستی کر لیں اور اس میں انسان کی دنیا آخرت کی کامیابی، ترقیاں، رحمتیں اور لذتیں ہیں۔

دوست تین قسم کے ہوتے ہیں!

(۱): زبانی دوستی۔ صرف عارضی دوستی ہو، زبانی جمع خرچ ہو بس اس سے آگے کچھ بھی نہ ہو۔

(۲): مفاد پرستی والی دوستی۔ بس یہ کہ اپنے مطلب کی غرض سے دوستی ہو، جہاں مفاد پرستی میں کوئی

رکاوٹ آئی دوستی بھی ختم ہو گئی۔

۔ منشوی مولانا روم رحمہ اللہ۔

(۳): دلی دوستی قائم رہے اصل دوستی یہی ہے کہ خوشی میں غنی میں آسانی میں مشکل میں غرض یہ کہ ہر حال میں تعلق ہے اور پریشانیوں میں ہاتھ بٹائے اور اس کی وجہ سے یہ دوستی ختم نہیں ہوتی ہو بلکہ اور زیادہ ہو۔ تو یہ دوستی اصل ہے۔ لیکن اس جگہ دوستی کے لیے کسی قدر علم کا ہونا بھی ضروری ہے ورنہ صرف ظاہر داریاں بسا اوقات نقصان دیتی ہیں۔

### ایک دوست کی جہالت کا واقعہ!

اس پر ایک جاہل دوست کا واقعہ یاد آیا واقعہ یہ ہے کہ جیسے میں نے ابھی یہ بات عرض کی ہے کہ اصل دوستی دل کی دوستی ہے جو کہ پریشانی اور مصیبت کے وقت بھی برقرار ہوتی ہے۔ تو شیخ سعدی رحمۃ اللہ علیہ نے اسی سچی دوستی کو اس شعر میں بیان فرمایا ہے:

دوست آں باشد کہ گیر دست دوست

در پریشانی و در حال در مانگی

”دوست وہ ہوتا ہے کہ مشکل کھڑی اور پریشانی کے وقت میں اپنے دوست کا ہاتھ پکڑے۔“

اب واقعہ یہ ہے کہ دو دوست تھے جن کی دوستی بہر حال گھری تھی۔ خیراب یہ ہوا کہ ایک دن ان میں سے ایک کاسی دوسرے آدمی سے جھگڑا ہو گیا وہ دونوں آپس میں دست بگریاں ہو کر ایک دوسرے کو مارنے لگا۔ اب ان دوست صاحب نے یہ کیا کہ اپنے ہی دوست کے دونوں ہاتھ مضبوطی سے پکڑ لیے، پہلے پہل تو اس نے چھڑانے کی کوشش کی جب نہ چھڑا سکا تو غصہ میں آ کر کہنے لگا: ارے یہ کیا مذاق بنا رکھا ہے تم نے وہ مجھے مسلسل مارے جا رہا ہے اور تم ہو کہ نہ تو میری مدد کر رہے ہو بلکہ اٹا میرے ہاتھ کپڑا رکھے ہیں اے احمد مجھے چھوڑ دو خیراں نے پھر بھی نہ چھوڑا مارنے والے کا جب خوب جی ٹھنڈا ہوا تو اس نے سوچا کہ اب مجھے بھی بس کر دینا چاہئے یہ سوچا اور پھر وہ چلا گیا تب وہ اپنے احمد دوست کی طرف متوجہ ہو کر کہنے لگا: ہاں بھی اب بتاؤ یہ تم نے کیا عقلمندی کی اور کیوں کی؟ وہ کہنے لگا کہ اصل بات یہ ہے کہ میں ہوں آپ کا سچا اور مخلاص دوست۔ اور مخلاص اور سچے دوست کی پہچان یہ ہے کہ شیخ سعدی رحمۃ اللہ علیہ نے لکھا ہے کہ وہ مشکل گھری میں دوست کا ہاتھ پکڑے تو اب میں نے دیکھا کہ وہ آپ کو مار رہا تھا تو آپ پر گویا ایک مشکل

گھڑی تھی اور اس مشکل گھڑی میں میرا فرض یہ بتاتھا کہ میں آپ کے ہاتھ مضبوطی سے پکڑ لوں اس لیے میں تو گویا اپنا فرض ادا کر رہا تھا تمہیں اس پر غصہ کیوں آ رہا ہے؟

اب دیکھیں یہ ہے جہالت کا کرشمہ کہ شیخ سعدی کی بات کو اپنی کم عقلی سے اس نے کہاں سے کہاں تک پہنچا دیا۔ اس لیے میں عرض کرتا ہوں کہ پچھی دوستی کے ساتھ ساتھ علم بھی ضروری ہے ورنہ تو پھر یہی حال ہو گا کہ جو بیان کیا گیا ہے۔ آپ علماء سے پوچھ پوچھ کر زندگی گزاریں خود کتاب میں دیکھ دیکھ کر اپنی سمجھ سے عمل نہ شروع کریں اس سے نقصان کا اندر یہ ہے مسائل میں علماء سے تحقیق کر لیا کریں۔

### نمازوں لے جاہل کا واقعہ!

اس پر بھجھے ایک اور واقعہ یاد آیا وہ یہ ہے کہ ایک امام صاحب نمازوں پڑھ رہتے تھے اور بڑے زوروں کے ساتھ ہل رہے تھے کبھی دائیں سے بائیں ملتے تھے اور کبھی آگے سے پچھے کبھی اور پیچے لوگوں کو بڑی حیرت ہوئی کہ یہ میاں جی کیا کر رہے ہیں۔ خیر جب انہوں نے سلام پھیرا تو مقتدیوں نے ان سے کہا کہ آج تو آپ کی عجیب نمازوں کی دیکھی ہے اسی نمازوں تو ہم نے کبھی کسی کی دیکھی ہی نہیں اس کا راز ہم جاننا چاہتے ہیں کہ آپ اس قدر رشدت سے کیوں ہل رہے تھے؟ وہ کہنے لگا کہ میں نے ایک کتاب میں پڑھا ہے کہ آپ ﷺ نے نمازوں پڑھاتے تھے۔ ان لوگوں کو یہ سن کر بڑا تجھب ہوا کہ ایسا تو ہم نے پہلی بار سنائے اس لیے اگر مناسب ہو تو آپ کتاب بھی دکھانیں گے وہ خوشی سے کہنے کا کیوں نہیں! ضرور دکھاؤں گا یہ کہا اور پھر کتاب لا کر انہیں دکھانے لگے۔ ان لوگوں نے جب کتاب دیکھی تو اس میں یہ لکھا تھا آپ ﷺ نے نمازوں پڑھایا کرتے تھے بلکی سے مراد یہ کہ زیادہ بی نمازوں پڑھانے کو آپ ﷺ پسند نہیں فرماتے تھے آپ ﷺ نے نمازوں پڑھاتے تھے تو اس آدمی نے ہا پر زبر پڑھنے کے بجائے زیر پڑھ دیا اور اس ذرایع غلطی سے بات کہاں سے کہاں تک جا پہنچی۔ بہر حال عرض کرنے کا مقصد یہ ہے کہ آپ علماء کرام سے پوچھ کر زندگی گزاریں۔

دوسری بات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی محبت کے لیے نیک کاموں میں بڑھنے کی کوشش کریں دنیا کی محبت کو

۱۔ عن انس ﷺ ان رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ مِنْ أَخْفَى النَّاسِ صَلَوةً فِي تَمَامٍ.

ترجمہ: ”صحابی ﷺ فرماتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ لوگوں میں سے بلکی نمازوں پڑھانے والے تھے۔“ رواہ مسلم: ۱/۱۸۸

کتاب الصلوٰۃ: باب امر الائمة بتحفیف الصلوٰۃ فی تمام.

کم کر دیں اور اچھی صحبت اختیار کریں، علماء کی صحبت، مشائخ کی صحبت مسجد میں درس ہو رہا ہے۔ تبلیغ والے تعلیم کر رہے ہیں وغیرہ میں شرکت یہ سب اچھی مجالس ہیں۔ تجربہ کار علماء کرام سے ہر حال میں رابطہ رکھیں کیوں کہ حدیث میں آتا ہے جس کا مفہوم ہے کہ ”قیامت کے قریب لوگ جہلاء سے مسائل پوچھیں گے اور وہ جاہل لوگ بغیر علم کے مسئلے بتائیں گے، خود بھی گمراہ ہوں گے اور لوگوں کو بھی گمراہ کریں گے۔“ اے حدیث بالا کا مطلب یہ ہے کہ ظاہری بیت علماء کی سی ہوگی اور ہوں گے جاہل۔ وگرنہ موچی اور لوہار سے تو عام عموم مسائل نہیں پوچھتے۔ یاد رکھیں! بعض لوگ کہیں سے چند مسائل سیکھ کر خوش ہو جاتے ہیں کہ بس جی اب ہم بھی عالم ہو گئے ہیں نہیں ایسی بات ہرگز نہیں اس لیے آپ مسائل کے بارے میں تجربہ کار علماء سے رابطہ رکھیں۔

ایک عالم نما جاہل کا واقعہ!

ایک عالم ایک وفادیتی طالب علموں کو سبق پڑھا رہے تھے کہ اتنے میں ایک انتہائی وجہہ شخص آیا اور آکر حضرت کے قریب بیٹھا شکل صورت، چہرے مہرے اور لباس و اطوار سے وہ بہت بڑے محقق عالم معلوم ہو رہے تھے۔ مولانا نے جب ابھیں دیکھا تو ان کے ادب و احترام کے پیش نظر محتاط ہو کر بیٹھے کہ کہیں غلطی کر جاؤں ورنہ شرمندگی ہوگی اور سبق بدستور حاری رکھا۔ وہ شخص کافی غور سے مدرس کے سامنے رکھی ہوئی کتاب کو دیکھتا رہا۔ دیکھتے دیکھتے اس نے ایک حرف سے متعلق پوچھا کہ مولانا صاحب یہ واوہی ہے ناجس کا بڑا سر ہے۔ بس پھر کیا تھا اس کا منہ کھونا تھا کہ ساتھیں اس کی حقیقت بھی سامنے آگئی کہ بس صرف ظاہری وجاہت علماء کی سی تھی باقی وہ غریب علم تو کیا وہ اور قاعده بغدادی سے بھی ناواقف تھا۔ خیر میں عرض یہ کر رہا تھا کہ آپ علماء سے ہی رابطہ رکھیں باقی غیر علماء جو ہوتے ہیں کیک لوگ ہوتے ہیں عابدو زاہد ہوتے ہیں آپ ادب و احترام ان کا بھی کریں لیکن مسائل صرف علماء سے ہی پوچھیں کسی غیر عالم عابد سے نہ پوچھیں خواہ وہ بزرگی میں بہت بڑا ہی کیوں نہ ہو۔

إِنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنَ عَمْرُو بْنَ الْعَاصِ يَقُولُ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ إِنَّ اللَّهَ لَا يَقْبِضُ الْعِلْمَ اِنْتَرَأَ اَعْيَ اِنْتَرَزَ عَنْهُ مِنَ الْعِبَادِ وَلَكِنْ يَقْبِضُ الْعِلْمَ بَقْبُضِ الْعَلَمَاءِ حَتَّى اذَا لَمْ يَقِنْ عَالِمًا اِتَّخَذَ النَّاسُ رُؤْسَاً جُهَّالًا فَسُئَلُوا فَأَفْتَوُا بِغَيْرِ عِلْمٍ فَضَلُّوا وَأَضَلُّوا۔ (آخر جه مسلم: ۲۳۲۰ کتاب العلم باب رفع العلم

و قبضه۔ وبخاری: ۱/۲۰ کتاب العلم باب کیف یقبض العلم۔)

## اٹھائیسویں مجلس

ذکر اللہ کی اہمیت!

(خطبہ ابتدائیہ کے بعد) ﴿إِسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَنُ فَانْسَهُمْ ذِكْرَ اللَّهِ أُولَئِكَ حِزْبُ الشَّيْطَنِ طَالَّا إِنَّ حِزْبَ الشَّيْطَنِ هُمُ الْخَاسِرُونَ﴾ (المجادلة: ۱۹)

”ان پر شیطان نے پورا سلط کر لیا ہے سو اس نے ان کو خدا کی یاد بھلا دی یہ لوگ شیطان کا گروہ ہیں خوب سن لو کہ شیطان کا گروہ ضرور برباد ہونے والا ہے۔“ (بیان القرآن)

ایک دوسری آیت میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿وَمَنْ يَعْشَ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَنِ نُقَصِّرُ لَهُ شَيْطَنًا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ﴾ (الزخرف: ۳۶)  
”اور جو شخص اللہ کی فتحت (یعنی قرآن) سے انداھا بن جائے ہم اس پر ایک شیطان مسلط کر دیتے ہیں سو وہ ہر وقت اس کے ساتھ رہتا ہے۔“ (بیان القرآن)

شیطان ذکر سے انسان کو غافل کرتا ہے!

ان مذکورہ آیات میں اللہ تعالیٰ جل جلالہ فرماتے ہیں کہ ان لوگوں پر شیطان نے غلبہ پالیا ہے، تو شیطان نے غلبہ پا کر انہیں اللہ تعالیٰ کا ذکر بھلا دیا ہے۔ اب یہ شیطانی گروہ ہے، خبردار! سنو! شیطانی گروہ نقصان اٹھانے والا ہے۔ دوسری آیت کا مفہوم یہ ہے کہ جب آدمی ذکر سے غافل ہوتا ہے تو ہم اس پر شیطان مسلط کرتے ہیں پس وہ اس کا ساتھی ہوتا ہے۔ ایک حدیث میں آتا ہے: ”شیطان انسان کے دل پر سونڈ رکھتا ہے جب یہ ذکر کرتا ہے تو شیطان وہ سونڈ ہڑا دیتا ہے۔“ جب انسان ذکر کرتا ہے تو اس پر فرشتوں کی توجہات ہوتی ہیں اور جب غافل رہتا ہے تو اس پر شیطان مسلط ہوتا ہے۔ اے آپ ﷺ سے پوچھا گیا

۱۔ مَاءِنِ اَدَمِي لِقَلْبِي بَيْتَانِ فِي اَحَدِهِمَا الْمَلَكُ وَفِي الْآخِرِ الشَّيْطَانُ فَإِذَا ذَكَرَ اللَّهُ خَنَسَ وَإِذَا لَمْ يَذْكُرْ اللَّهَ وَضَعَ الشَّيْطَانُ مِنْقَارَهُ فِي قَلْبِهِ وَوَسُوسَ لَهُ۔ (رواہ حسن حسین علامہ ابن جوزی رحمہ اللہ: ۲۹) وَفِي رَوَايَةِ الشَّيْطَانِ جَاهِمَ عَلَى قَلْبِ ابْنِ آدَمَ فَإِذَا ذَكَرَ اللَّهُ خَنَسَ وَإِذَا أَغْفَلَ وَسُوسَ۔

(آخر جه مشکوہ المصابیح: ۱۹۹ از بخاری تعلییقاً)

کہ سب سے زیادہ اجر کمانے والا مجہد کون ہے؟ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا: سب سے زیادہ ذکر کرنے والا، پھر آپ ﷺ سے پوچھا گیا کہ صالحین میں سب سے زیادہ اچھے کون ہیں؟ آپ ﷺ نے فرمایا جو لوگ زیادہ ذکر کرتے ہیں۔ اسی طرح نماز، حج، صدقہ اور زکوٰۃ سب کے بارے میں یہ سوال ہوا تو جواب سب کا وہی آیا کہ کثرت سے ذکر کرنے والے سب سے زیادہ اچھے ہیں یہ جوابات سن کر حضرت ابو بکر رض حضرت عمر فاروق رض سے کہنے لگے:

((ذَهَبَ الَّذِي كَرُونَ بِكُلِّ خَيْرٍ)) ۱

”بھلائیاں تو ساری ذکر کرنے والے لے گئے ہیں۔“

نبی کریم ﷺ نے جواب میں فرمایا:

((أَحَلُّ))

”بھی ہاں!“ واقعی بھلائیاں سب ذکر کرنے والے لے گئے ہیں چونکہ ذکر تمام اعمال کے لیے بمنزلہ روح کے ہے اس لیے روح والے اعمال زندہ اور زیادہ مضبوط ہوتے ہیں۔ ایک حدیث کا مفہوم ہے: ”ذکر کرنے والوں کی مثال زندہ کی سی ہے اور نہ کرنے والوں کی مثال مردہ کی سی ہے۔“ ۲

میرگرامی رحمۃ اللہ علیہ کا عجیب واقعہ!

میرگرامی رحمۃ اللہ علیہ کے نام سے ایک بزرگ گزرے ہیں نہیں کا یہ واقعہ ہے کہ ایک مرتبہ ایک شخص کہیں دور سے ان کی ملاقات کی غرض سے آرہا تھا خیر وہ شخص جو خواب رات کو دیکھتا دن میں وہی تعبیر وہی واقعہ سامنے آتا سفر کرتے کرتے جب وہ شخص کچھ قریب پہنچا تو ایک رات انہوں نے خواب دیکھا کہ کوئی

۱. عَنْ مُعَاذٍ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ أَنَّ رَجُلًا سَأَلَهُ فَقَالَ أَيُّ الْمُجَاهِدِينَ أَعْظَمُ أَجْرًا؟ قَالَ أَكْثَرُهُمْ لِلَّهِ تَبَارَكَ تَعَالَى ذِكْرًا ثُمَّ ذَكَرَ الصَّلَاةَ وَالرَّكَأَةَ وَالْحَجَّ وَالصَّدَقَةَ، كُلُّ ذلِكَ وَرَسُولُ اللَّهِ أَجَلُ.

(رواہ الترغیب والترہیب: تبارک و تعالیٰ ذکر کا قال فائی الصالحین اعظم اجرًا؟ قال اکثرہم لله تبارک تعالیٰ ذکرًا ثم ذکر الصلاة والرکأة والحج و الصدقة، كُلُّ ذلِكَ وَرَسُولُ اللَّهِ أَجَلُ.)

(۳۰۰ / ۲)

۲. عَنْ أَبِي مُوسَى قَالَ النَّبِيُّ مَثُلُ الَّذِي يَذْكُرُ رَبَّهُ وَالَّذِي لَا يَذْكُرُ مَثَلَ الْحَيِّ وَالْمَيِّتِ.

(آخر جه البخاري: ۱/ ۹۲۸ کتاب الدعوات: باب فضل ذکر الله تعالیٰ)

کہہ رہا ہے کہ میر گرامی نامی بزرگ فوت ہو چکے ہیں۔ آنکھ کھلی تو وہ صاحب بڑے پریشان ہوئے کہ یہ کیا معاملہ ہو گیا ہے۔ پہلے پہل تو اسے خیال آیا کہ بس اب مجھے واپس جانا چاہئے کیوں کہ یہاں آنے کا مقصد ہی ان کے ساتھ ملاقات تھی اب جب کہ ان کا انتقال ہو چکا ہے اب وہاں کیا کرنا ہے لیکن پھر اس نے سوچا کہ چلواب اتنا آہی گیا ہوں تھوڑا سا فاصلہ اور رہتا ہے اس لیے جا کر دیکھ لیتا ہوں کہیں میرے خواب کا کوئی اور مطلب نہ ہو۔ خیر یہ سوچ کروہ پھر چلا اب جب وہ میر گرامی رحمۃ اللہ علیہ کے گاؤں میں پہنچا تو لوگوں سے ان کا حال پوچھا کر کیسے ہیں؟ جواب ملا کہ خیریت سے ہیں وہ شخص بڑا حیران ہوا بہر حال پھر وہ ان کے گھر آیا دیکھا تو واقعی خیریت سے تھے، ابتدائی علیک سلیک اور حال احوال کے بعد اس شخص نے دوران سفر دیکھا خواب سنایا۔ خواب سن کر میر گرامی رحمۃ اللہ علیہ فرمانے لگے کہ اس رات کی وجہ سے میرے ذکر کا جو معمول تھا وہ رہ گیا تھا چونکہ حدیث میں ذکر نہ کرنے والے کی مثال مردہ سے دی گئی ہے اس لیے پھر اس رات گویا عالم امثال کی دنیا میں، میں مردوں میں شامل ہو گیا تھا۔ ۱

### شرمی اصطلاحات خراب نہ کریں!

قرآن کریم میں ذکر کے بارے میں آتا ہے۔

﴿وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ﴾ (العنکبوت: ۴۵)

”اور اللہ کی یاد بہت بڑی چیز ہے۔“ (بیان القرآن) بعض لوگ کہا کرتے ہیں کہ جی جہاد بھی ذکر ہے، تبلیغ بھی ذکر ہے، تعلیم بھی ذکر ہے، بس یہ سب ذکر ہیں ٹھیک ہے کسی درجے میں بے شک یہ تمام اعمال ذکر بھی ہوں گے لیکن اس کا یہ مطلب بھی تو نہیں کہ ذکر کا الگ سے وجود ہی کوئی نہیں یہ تو اصطلاحات کو ختم کر دینے کی کوشش ہے۔ آپ دیکھیں کہ نماز کا معنی ہے ”دعا“، لیکن نماز سے دعا کوئی بھی مراد نہیں لیا کرتا بلکہ ایک خاص عبادت مراد لیتے ہیں تو اسی طرح ذکر کا بھی ایک اصطلاحی معنی ہے۔ احادیث کی کتابوں میں ذکر کے عنوان سے باقاعدہ ابواب باندھے گئے ہیں جیسے ”کِتَابُ الدَّعَوَاتِ وَالذِكْرِ“ وغیرہ۔ تو اب اگر ذکر کا مطلب نماز، جہاد اور تبلیغ ہی ہوتا تو محدثین کرام

رحمہم اللہ تعالیٰ کبھی بھی ذکر کے لیے مستقل عنوان اور ابواب نہ لاتے بلکہ وہ نماز کے باب میں یہ بھی کہہ دیتے کہ نماز ذکر بھی ہے، ایسی وضاحتیں وہ دیگر تمام اعمال والے ابواب میں کرتے لیکن انہوں نے نہیں کیا بلکہ تقریباً تمام ہی محدثین نے اپنی کتابوں میں ذکر کے لیے ایک مستقل عنوان اور باب باندھا ہے جیسا کہ یہ بات اور پر بھی ذکر کر دی گئی اس لیے اصطلاحات کو خراب نہ کریں۔ جہاد سے مراد قول ہے اس اصطلاح کو بھی خراب نہ کریں۔ اصطلاحات کو نہ بگاڑیں ورنہ تو سارے دین کا حلیہ ہی بدل جائے گا قرآن کریم میں بھی یہ تمام اصطلاحات الگ الگ بیان کیے گئے ہیں، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْقَنِيْتِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالصَّادِقَاتِ وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرَاتِ وَالخَشِعِينَ وَالخَشِعَاتِ وَالْمُنْصَدِقِينَ وَالْمُنْصَدِقَاتِ وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمَاتِ وَالْحَفِظِينَ فُوْجُهُمْ وَالْحَفِظَتِ وَالذِّكْرِينَ اللَّهُ كَثِيرٌ وَالذِّكْرَاتِ أَعَدَ اللَّهُ لَهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا﴾ (الاحزاب: ۳۵)

”بے شک اسلام کے کام کرنے والے مرد اور اسلام کے کام کرنے والی عورتیں اور ایمان لانے والے مرد اور ایمان لانے والی عورتیں اور فرمان برداری کرنے والے مرد اور فرمان برداری کرنے والی عورتیں اور راست باز مرد اور راست باز عورتیں (اور صبر کرنے والے مرد اور صبر کرنے والی عورتیں اور خشوع کرنے والے مرد اور خشوع کرنے والی عورتیں) اور خیرات کرنے والے مرد اور خیرات کرنے والی عورتیں اور روزہ رکھنے والے مرد اور روزہ رکھنے والی عورتیں اور اپنی شرم گاہوں کی حفاظت کرنے والے مرد اور حفاظت کرنے والی عورتیں اور بکثرت خدا کو یاد کرنے والے مرد اور یاد کرنے والی عورتیں ان سب کے لیے اللہ تعالیٰ نے مغفرت اور اجر عظیم تیار کر رکھا ہے۔“ (بیان القرآن)

اب آپ دیکھیں اس آیت میں دیگر اعمال کی نشاندہی کرنے کے بعد ”ذکر“ کو بھی بیان فرمادیا ہے تو اب اگر ایسا ہوتا کہ باقی اعمال ہی ذکر ہوتے بایں معنی کہ ذکر کا اپنا کوئی معنی نہ ہوتا تب پھر اللہ تعالیٰ یوں نہ فرماتے:

﴿وَالذِّكْرِينَ وَالذِّكْرَاتِ﴾ (الاحزاب: ۳۵)

”اور بکثرت خدا کو یاد کرنے والے مرد اور یاد کرنے والی عورتیں۔“ (بیان القرآن)

بلکہ اس کی جگہ معاذ اللہ یوں ہوتا کہ اللہ تعالیٰ فرماتے کہ ان مندرجہ بالا اعمال کو کرنے والے مرد اور عورتیں سب ذاکر ہیں لیں انہوں نے صدقہ کیا تو گویا ذکر بھی کیا۔ روزہ رکھا تو ذکر بھی ہو گیا۔ ایسی بات نہیں ہے بلکہ دیگر اعمال کے ساتھ خصوصیت کے ساتھ ”ذکر“ کا ذکر کرہا اس بات پر دلیل ہے کہ دیگر اعمال مستقلہ کی طرح ذکر بذات خود بھی ایک مستقل عمل ہے۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام ایک جلیل القدر پیغمبر گزرے ہیں آپ علیہ السلام کے بھائی حضرت ہارون علیہ السلام بھی آپ ہی کی طرح پیغمبر تھے۔ ان دونوں بھائیوں کو اللہ تعالیٰ نے فرعون مصر کو دعوت و تبلیغ کرنے کے لیے بھیجا تو جس وقت اللہ تعالیٰ نے انہیں روانہ فرماناتھا اس وقت اللہ تعالیٰ نے انہیں چند ہدایات بتائیں انہی میں سے ایک ہدایت یہ تھی: اللہ تعالیٰ ان کو منا طب کر کے فرماتے ہیں۔

﴿وَلَا تَنْبَغِي ذِكْرِي﴾ (طہ: ۴۲)

”اور میری یادگاری میں سستی مت کرنا۔“ (بیان القرآن)

ایک روایت میں آتا ہے کہ ایک صاحبی صلی اللہ علیہ وسلم نے نبی کریم ﷺ سے عرض کیا کہ مجھے ایسی چیز بتا دیں کہ جس پر میں جنم جاؤں۔ آپ ﷺ نے فرمایا: تمہاری زبان ہمیشہ ذکر سے تر رہے۔“ اے ذکر کے موضوع پر میں نے مفصل کتاب لکھی ہے، اس کا نام ”ذکر اللہ کے فضائل و مسائل“، اس کتاب پر حضرت شیخ الاسلام مفتی محمد تقی عثمانی مذہب نے تقریباً بھی لکھی ہے، علماء کرام یہ کتاب ضروری پڑھیں۔ میں نے اپنی ہر کتاب میں اس بات کی کوشش کی ہے کہ امت کو فائدہ ملے اور وہ افراط اور تفریط سے بچے۔  
چند شیطانی وساوس!

(۱): چالاک دشمن کا طریقہ واردات یہ ہوتا ہے کہ وہ سب سے پہلے قابو پاتے ہیں تھیں رچھین لیتا ہے

شیطان کے بارے میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

إِعْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ بُسْرَانَ رَجُلًا قَالَ يَارُسُولَ اللَّهِ إِنَّ شَرَائِعَ الْإِسْلَامِ قَدْ كَثُرَتْ عَلَيَّ فَأَخْبِرْنِي بِشَيْءٍ أَتَشْبَهُ بِهِ قَالَ لَا يَزَالُ لِسَانُكَ رَطَابًا مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ.

رواه ترمذی: ۲۷۵ کتاب الدعوات باب ماجافي فضل الذکر وابن ماجه: ص ۲۸۰ کتاب

الدعوات باب فضل الذکر.

﴿إِسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَنُ فَأَنْسَهُمْ ذِكْرَ اللَّهِ﴾ (المجادلة: ۱۹)

”ان پر شیطان نے پورا تسلط کر لیا ہے سو اس نے ان کو خدا کی یاد بھلا دی۔“ (بیان القرآن)

تو شیطان غلبہ پاتے ہی انسان سے ذکر اللہ والا اسلحہ چھین لیتا ہے۔

(۲): شیطان کا ایک دوسرا حملہ یوں ہوتا ہے ہے کہ وہ یہ وسوسہ لاتا ہے کہ جی آپ نے اب تک اتنا ذکر کیا، کیا ملا آپ کو، کیا فائدہ ہوا؟ بس کرو اب رہنے دو فائدہ وغیرہ تو کوئی ہوتا نہیں۔ یہی سوال حضرت اقدس حاجی امداد اللہ صاحب مہاجر کی نور اللہ مرقدہ کو کسی نے خط میں لکھ بھیجا کہ حضرت ذکر کرتا ہوں تقریباً پندرہ سال سے ذکر سے کر رہا ہوں لیکن فائدہ نہیں ہو رہا ہے۔ حضرت حاجی صاحب نور اللہ مرقدہ خط پڑھ کر مسکرائے اور فرمایا کہ اتنے عرصے سے ذکر کی توفیق تمل رہی ہے پھر بھی کہہ رہے ہیں کہ کوئی فائدہ نہیں ہو رہا ہے۔ ذکر کرنے سے بعض لوگوں کے ارادے اور نیتیں درست نہیں ہوتی ہیں کہ میں ذکر کرتے کرتے خلیفہ ہوں گا، پیر ہوں گا یہ گڑ بڑیں دل سے ختم کر دیں۔ ذکر سے مقصود بس اللہ تعالیٰ کا تعلق ہے اور اللہ تعالیٰ کا حکم پورا کر رہا ہے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں کثرت ذکر کا حکم فرماتا ہے۔

مجون کا ایک واقعہ!

حضرت مولانا رومی رحمة اللہ علیہ نے لکھا ہے کہ مجون کہیں بیٹھا تھا اور بیٹھے بیٹھے لیلی لیلی لکھ رہا تھا۔ لیلی وہاں تو نہیں اس لیے کسی نے آکر ٹوکا کہ تم لیلی لیلی کر رہے ہو اس کا تمہیں کیا فائدہ؟ مجون کہنے لگا: لیلی کی جدائی کا غم جب ستاتا ہے تو میں اس کا نام بار بار لکھنا شروع کر دیتا ہوں کیوں کہ مجھے تو لیلی لیلی لکھنے میں بہر حال مزہ ہی آرہا ہے تو میں اسے دکھانے کے لیے نہیں بلکہ اپنے مزے کے لیے لیلی لیلی لکھ رہا ہوں۔

ذکر بہر حال مفید ہی ہے!

حضرت اقدس مفتی رشید احمد گنگوہی صاحب نور اللہ مرقدہ ہمارے اکابر دیوبندی کے سرخیل ہیں۔ اخیر عمر میں آنکھوں کی نظاہری بینائی چلی گئی تھی۔ اسی زمانے کی بات ہے جبکہ آپ کی بینائی چلی گئی تھی کہ ایک

۔ مشنوی مولانا روم رحمہ اللہ

مرتبہ اپنے خادم خاص حضرت اقدس مولانا یحییٰ کا ندھلوی رحمۃ اللہ علیہ سے فرمانے لگے کہ کمرے کا دروازہ بند کر دو مجھے ایک بات کہنی ہے انہوں نے حکم کی تعییل کی اور دروازہ بند کر دیا۔ اس کے بعد حضرت گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ نے ان سے پوچھا کہ کمرے میں سب اپنے ہی ساتھی ہیں۔ مولانا یحییٰ صاحب نور اللہ مرقدہ نے اطمینان دلایا کہ جی حضرت اپنے ہی ساتھی ہیں غرض یہ کہ یہ بات حضرت گنگوہی نور اللہ مرقدہ نے کئی مرتبہ پوچھی ہے مرتبہ یہی اطمینان دلایا گیا کہ جی اپنے ہی ساتھی ہیں ان کے علاوہ اور کوئی بھی کمرے میں نہیں ہے۔ جب حضرت کو اچھی طرح اطمینان ہوا تو فرمانے لگے: ”کبھی ذکر جتنی بھی غفلت سے ہوا ترکے بغیر نہیں رہتا۔“

### ایک نادان صوفی کا واقعہ!

ایک نادان صوفی تھا، بڑا ذکر کرتا رہا۔ ایک رات شیطان نے وسوسہ ڈال دیا کہ کیا فائدہ کہ اللہ کی طرف سے لیکن نہیں ”کہ وہ اس کو قبول کرتا نہیں“ تو کیا فائدہ؟ وہ شکستہ دل اور مایوس ہو کر معمولات چھوڑ کر سو گیا۔ رات کو خدا میں حضرت خضر علیہ السلام ان کے پاس آئے اور ان کو کہا یہ غفلت کیوں اس نے کہا کہ اللہ میاں کی طرف سے مجھے کوئی جواب تو مل نہیں رہا۔ بس تو میں نے ذکر چھوڑ دیا۔ تو حضرت خضر علیہ السلام نے ان کو سمجھایا کہ تمہارا ذکر قبول ہے اور ”اللہ“ کہنا ہی میرالبیک ہے کہ پہلا ذکر قبول ہوا اور دوسرا کی توفیق ہوئی۔ جب اس نے سن تو دوبارہ ذکر شروع کر دیا۔

یہ حقیقت ہے کہ دوبارہ توفیق کامنا پچھلے عمل پر اللہ تعالیٰ کے خوش ہونے کی علامت ہے جیسے کہ دنیاوی بادشاہ جب کسی کو ایک مرتبہ دربار میں بلا تے ہیں تو اب اگر وہ بادشاہ اس آدمی کے دربار میں آنے سے خوش ہوا تو پھر بادشاہ دوبارہ سہہ بارہ اور بار بار بلا تے ہیں لیکن اگر کسی وجہ سے بادشاہ نے دربار میں ان کا آنا ناپسند کیا اور بادشاہ ناراض ہوا تو پھر دوبارہ بادشاہ کبھی بھی اس شخص کو دربار میں نہیں بلا تے ہیں۔

### ثمرات ذکر کی حفاظت کریں!

جب آدمی ذکر کرتا رہتا ہے تو اس کے ثمرات اور فوائد نصیب ہیں چاہے محسوس ہوں یا نہ ہوں، ہوتے بہر حال ضرور ہیں اس لیے آپ ذکر کرتے رہیں ان شاء اللہ فائدہ ہو گا اور حلاوت ملے گی لیکن

یہ بات یاد رکھیں! کہ آپ اس حلاوت ذکر کے فوائد کی حفاظت بھی کریں اسے ضائع ہونے سے محفوظ رکھیں۔ آنکھوں سے کانوں سے اور زبان سے اس نعمت کو ضائع نہ کریں۔ اس کی مثال ایسی ہے جیسے ایک نہیں کمرے کو اس وقت تک ٹھنڈا نہیں رکھ سکتا جب تک کہ وہ کمرا ہر طرف سے بند نہ ہو۔ کہیں سے بھی اگر کمرہ لیک ہوگا تو ٹھنڈک تو ایک نہیں سے ملے گی لیکن جلد ہی اس لکھ والی جگہ سے نکل کر ختم ہو جائے گی۔ اس لیے عرض کرتا ہوں کہ آپ شرات ذکر کی حفاظت کریں۔ گناہ سے پرہیز کریں تو آپ کو ذکر اللہ سے اطمینان اور ٹھنڈک نصیب ہوگی۔



## انتیسویں مجلس

عید ضرور منائیں لیکن تحقیق کے بعد!

آج شاید آخری روزہ ہوا س لیے کچھ باتیں عرض کرتا ہوں۔ جن لوگوں کو چاند نظر نہیں آیا اور چاند کی پوری شہادت نہیں ملی تو وہ عید کا بھی روزہ رکھ لیتے ہیں تو لوگ انہیں شیطان کا روزہ رکھنے والا کہتے ہیں اور جن کا روزہ ہوتا ہے وہ عید منانے والوں سے متعلق یہ کہتے ہیں کہ ان سب کی بیویوں کو طلاق ہو گئی ہے کیونکہ انہوں نے عید ایک دن پہلے منائی ہے یہ سب جہالت کی باتیں ہیں۔ اس لیے ان بالوں سے اور طعنوں سے بچنا چاہئے۔

بلا تحقیق بات نہ کریں!

بعض لوگ عید کے معاملے میں بڑے غیر محتاط ہوتے ہیں، بلا تحقیق بات پھیلاتے رہتے ہیں انہیں ہرگز ایسا نہیں کرنا چاہئے مجھے خود بھی یاد ہے ایک مرتبہ ہم اسی چاند کے مسئلے میں ایک اجلاس میں بیٹھے تھے ضلع ہنگو میں ایک شخص اجلاس میں آیا اور کہنے لگا کہ میں وی میں خبر آئی ہے کہ کل عید ہے یعنی میں وی میں پہنچ رہی ہے میں نے ان سے کہا کہ اگر پاکستان کے میں وی نے خبر دی ہے اور کہنے والا شخص اگر درست کہتا ہے تو میں وی تو پھر اور لوگوں نے بھی دیکھا ہو گا اس لیے ہمیں اور لوگوں سے اس کی تصدیق بھی کر لینی چاہئے۔ میرا یہ کہنا تھا کہ اس کے ساتھ ہی ایک طرف سے دو آدمی اٹھے اور جلدی جلدی گاڑیاں دوڑا کر کر بونم شریف آئے انہوں نے لوگوں میں یہ اعلان کروادیا کہ ہنگو ضلع میں کل عید کا یصلہ ہو گیا ہے لہذا کل عید ہے۔ اللہ کے بندو! کیا یہی دیانت ہے؟ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ بعض لوگوں نے جیسے ٹھان رکھی ہو کہ بس کل تو ہم نے عید ہی منانی ہے چاند کے یانہ دکھے یہ دین کے ساتھ مذاق نہیں تو اور کیا ہے؟ قرآن کریم میں آتا ہے:

﴿اتَّخَذُوا دِينَهُمْ لَهُوَ أَوَّلَ عِبَادًا﴾

”جنہوں نے اپنے دین کو حکیل تماشا بنا رکھا تھا۔“

آپ اطمینان رکھیں پاکستان کے جس حصے میں بھی عید ہو گی یہاں خانقاہ میں ہمیں خبر ضرور پہنچے گی۔

کیونکہ یہاں سب جگہ کے لوگ موجود ہیں۔ عید تو ہمیں بھی اچھی لگتی ہے لیکن عید تحقیق کے ساتھ تو ہو۔ اس لیے یہاں ہم عید کریں گے پوری تحقیق کے بعد کریں گے، پہلے شرعی گواہوں کو جمع کریں گے یوں نہیں کہ بس بھی فلاں جگہ عید ہے تو بس یہاں بھی عید ہے یہ کوئی طریقہ ہے عید منانے کا؟ بہر حال آپ ایک دوسرے کے خلاف باتیں بھی نہ کریں۔ کسی کے روز کے کوشیں کارروزہ نہ کہیں کیوں کہ شیطان کا روزہ عبادت والا روزہ نہیں ہوتا بلکہ وہ تو حسرت اور غم کی وجہ سے کچھ نہیں کھاتا۔ پہلے ہم سنتے تھے کہ بات عورتوں میں بہت جلد پھیل جاتی ہے اب تو اس چیز میں مرد بھی ان کے شانہ بٹانے ہیں مردوں میں بھی بات پھیل جاتی ہے۔ بہر حال بغیر تحقیق کے آپ بات نہ پھیلائیں اس سے نقصان ہوتا ہے۔

### تحقیق نہ کرنے کا نقصان!

ہمارے یہاں کوئی نعم کا واقعہ ہے کہ ایک سے کسی نے جھوٹ موت آ کر کہہ دیا کہ تمہارے بھائی کو فلاں آدمی نے گولی مار کر قتل کر دیا ہے۔ اس پھر کیا تھا یہ سننا تھا کہ انہوں نے بھی گن اٹھائی اور سیدھے جا کر اس آدمی کو قتل کر ڈالا جس کے بارے میں اسے بتایا گیا تھا کہ اسی نے اس کے بھائی کو مارا تھا۔ خیریہ اسے مار کر واپس گھر آ رہا تھا کہ راستے میں اسے اس کا بھائی مل گیا۔ یہ دیکھ کر حیران و پریشان ہو گئے کہ یہ تو زندہ ہیں خیر تحقیق کرنے پر معلوم ہوا کہ کسی نے جھوٹ کی بات پھیلادی تھی۔ اب کیا کر سکتے تھے قتل تو کر دیا تھا خیر بڑی مشکل سے عرصہ دراز کے بعد بہت سے نقصانات اٹھا کر پھر کہیں مقتول کے ورثاء کو راضی کیا جرگے نے آٹھ لاکھ دیت ادا کرنے کو کہا جو انہوں نے دیے۔ اسی طرح جرگوں اور ادھر ادھر مال تقسیم کر کے بیس لاکھ سے زیادہ رقم لگ گئی اب آپ غور کریں اگر ذرا سی تحقیق کر لیتے تو قتل کے گناہ اور بیس لاکھ کے نقصان سے بچت ہو جاتی اس لیے میں عرض کرتا ہوں کہ آپ کبھی بھی بغیر تحقیق کے نہ بات پھیلائیں نہ ہی اس طرح کی باقتوں پر یقین رکھیں۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ طَرَّاً السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادُ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا﴾

(بنی اسرائیل: ۳۶)

”اور جس بات کی تجویز تحقیق نہ ہو اس پر عمل درآمدت کیا کر کیوں کہ کان اور آنکھ اور دل سے ان سب کی ہر شخص سے قیامت کے دن پوچھ ہو گی۔“ (بیان القرآن)

عقل سے کام لیا کریں۔ کسی کے خلاف بلا وجہ پروپیگنڈہ نہ کریں ایک مرتبہ کی بات ہے یہاں میرے خلاف کسی نے پروپیگنڈہ کیا تھا کہ یہ یاسین شریف کو نہیں مانتا۔ اس لیے عرض کرتا ہوں کہ پروپیگنڈہ اور بہتان نہ لکایں۔ بہتان لگانے والا فاسق اور مردود الشہادہ ہے۔ یاد رکھیں! بغیر تحقیق والی بات سے نقصان ہوتا ہے اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمْنُوا إِذْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بَنِيٰ فَتَبَيَّنُوا إِنْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَدِيمِينَ﴾ (الحجرات: ۲۶)

”اے ایمان والو! اگر کوئی شریر آدمی تھا۔ پاس کوئی خبر لائے تو خوب تحقیق کر لیا کر وہ کبھی کسی قوم کو نادانی سے کوئی ضرر نہ پہنچا دو پھر اپنے کیے پر پچھتا ناپڑے۔“ (بیان القرآن)

ہر سی سالی بات بغیر تحقیق کے آگے پھیلادیتا یہ جھوٹ ہے نبی کریم ﷺ نے فرمایا:

((كَفَىٰ بِالْمَرْءِ كَذِبًاٰ يُحَدِّثُ بِكُلِّ مَا سَمِعَ ))۔

”آدمی کے جھوٹا ہونے کے لیے بس اتنا ہی کافی ہے کہ وہ ہر سی ہوں بات آگے بیان کر دے بغیر تحقیق کے۔“

علماء کرام حضرات سے درخواست!

میری علماء کرام سے یہ درخواست ہے کہ وہ حضرات تفسیری روایات کو بیان کرنے میں احتیاط کریں، احادیث احتیاط سے بیان کریں۔ عوام کو فکری طور پر بیان نہ کریں۔ کیونکہ ان روایات میں بعض بے سند اور

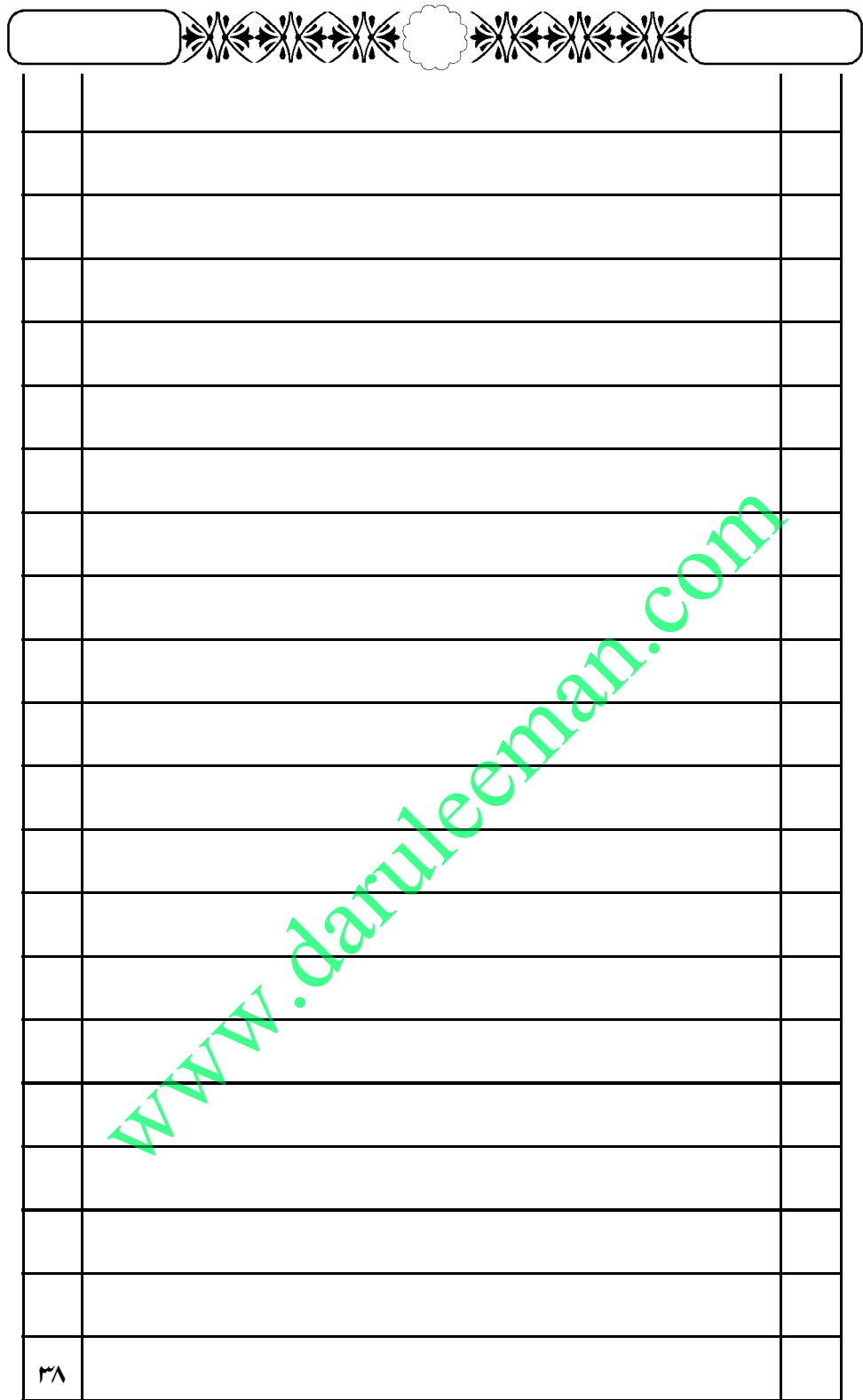
۱۔ اخر جہہ مسلم : ۱ / ۸ باب تغليظ الكذب على رسول الله ﷺ ومستدرک : ۲۱/۲

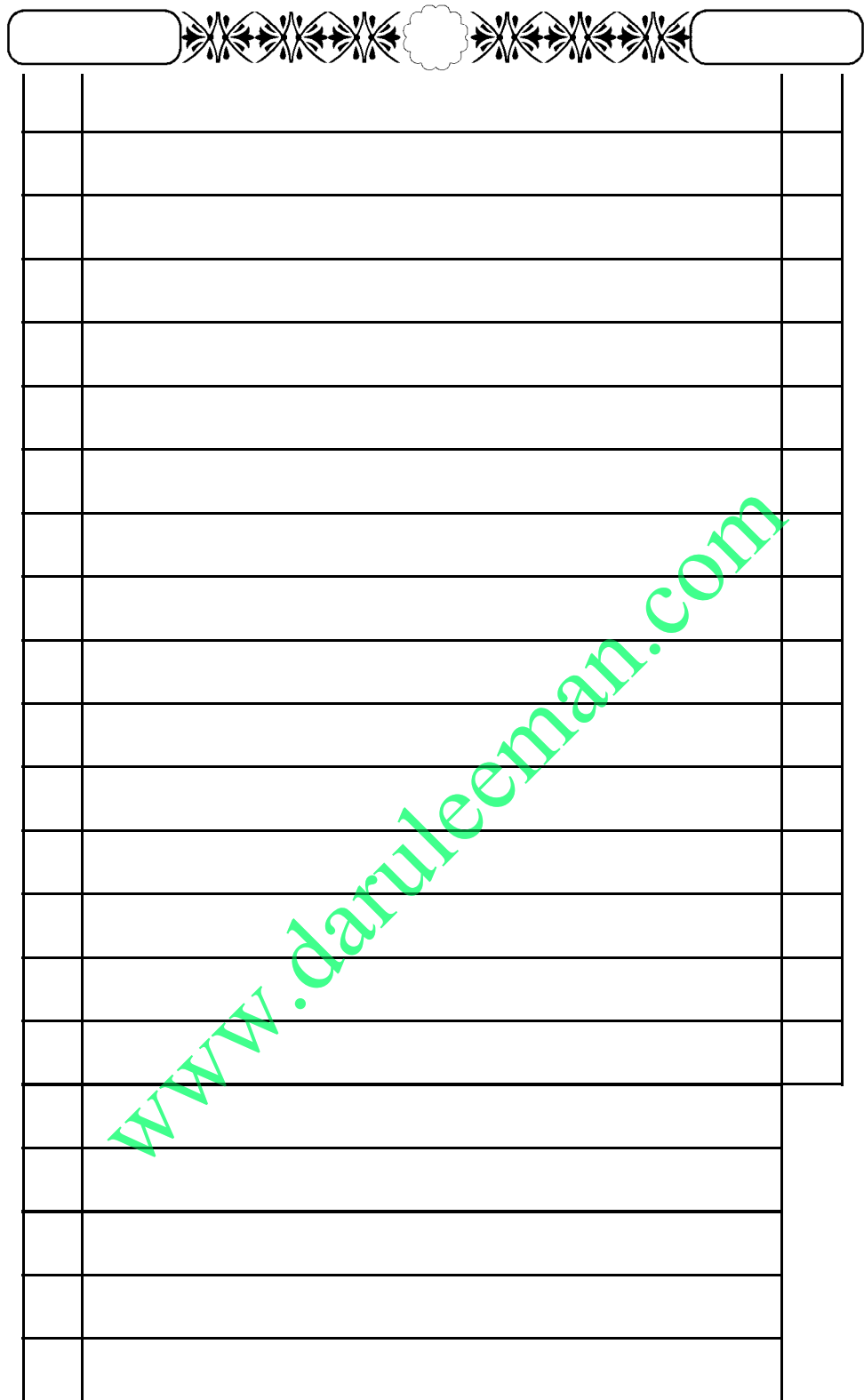
بے اصل روایات بھی ہوتی ہیں جن سے عام لوگوں کے عقائد بگڑ سکتے ہیں۔

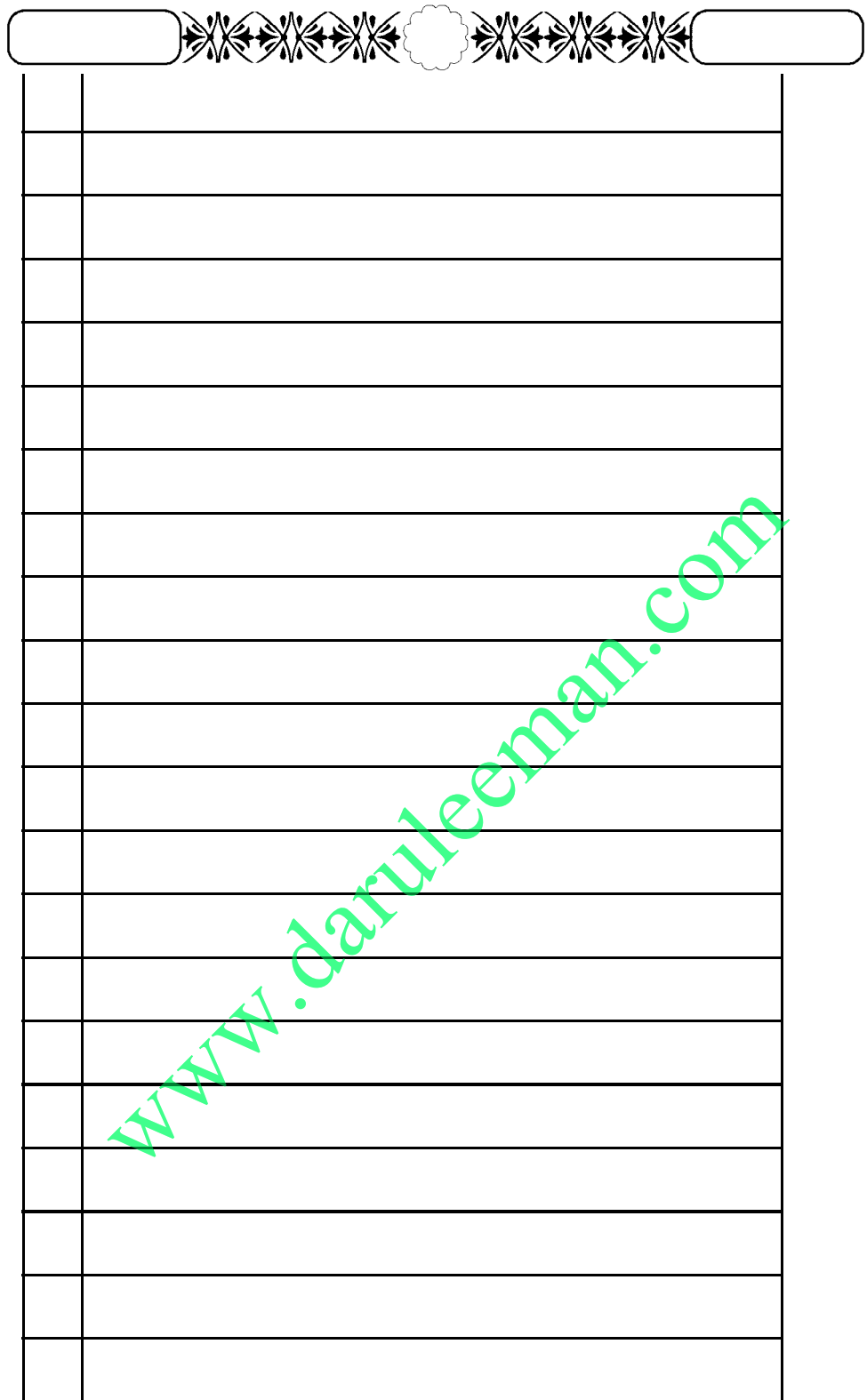
نفس اور شیطان سے کبھی بھی غافل نہ رہیں!

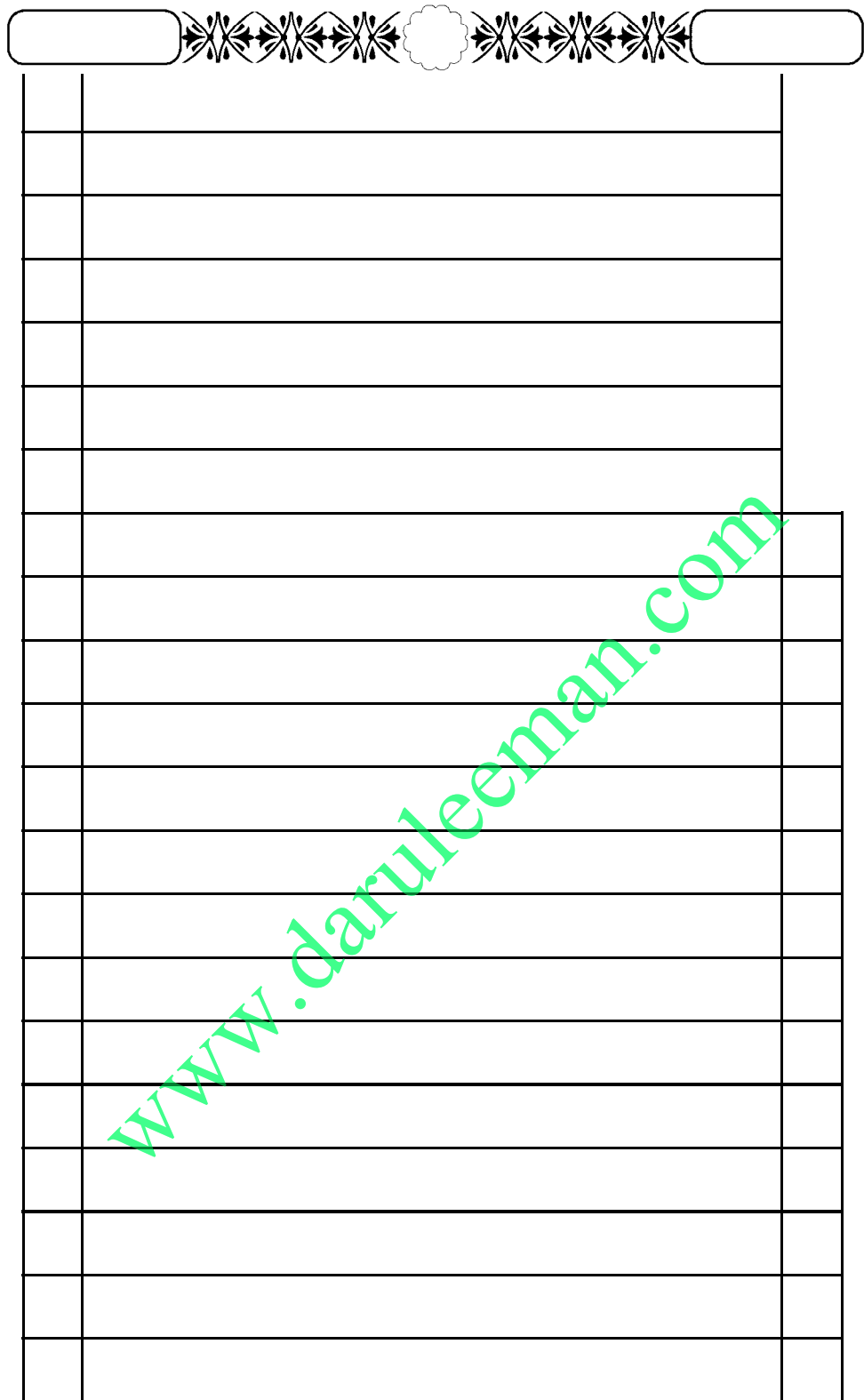
یہاں خانقاہ سے جانے کے بعد ہم یہ سمجھتے ہیں کہ شیطان ہمیں دیکھ کر بھاگے گا، ایسی بات نہیں ہے کیوں کہ شیطان بڑا ناطام ہے۔ اس کو بہت طریقے آتے ہیں اسی طرح نفس سے بھی محتاط رہیں۔ مولانا رومی رحمۃ اللہ علیہ نے نفس کی مثال یوں دی ہے کہ نفس سانپ ہے ٹھنڈک کی وجہ سے سکڑ گیا ہے، اب گرمی لگے گی تو یہ ہشاش بشاش ہو جائے گا پھر تمہیں نقصان دے دے گا۔ اس لیے مستقل حفاظت اس میں ہے کہ انسان اپنے لوگوں کے پاس رہے، تبلیغ والوں کے ساتھ رہے، مسجد کے اعمال میں رہے اور ذکر کا اہتمام کرے۔ ان کا مول کافائدہ یہ ہو گا کہ آدمی مستقل چلتا رہے گا اور بیڑی چارج رہے گی و گرنہ تو پھر دھکا گانا پڑتا ہے۔

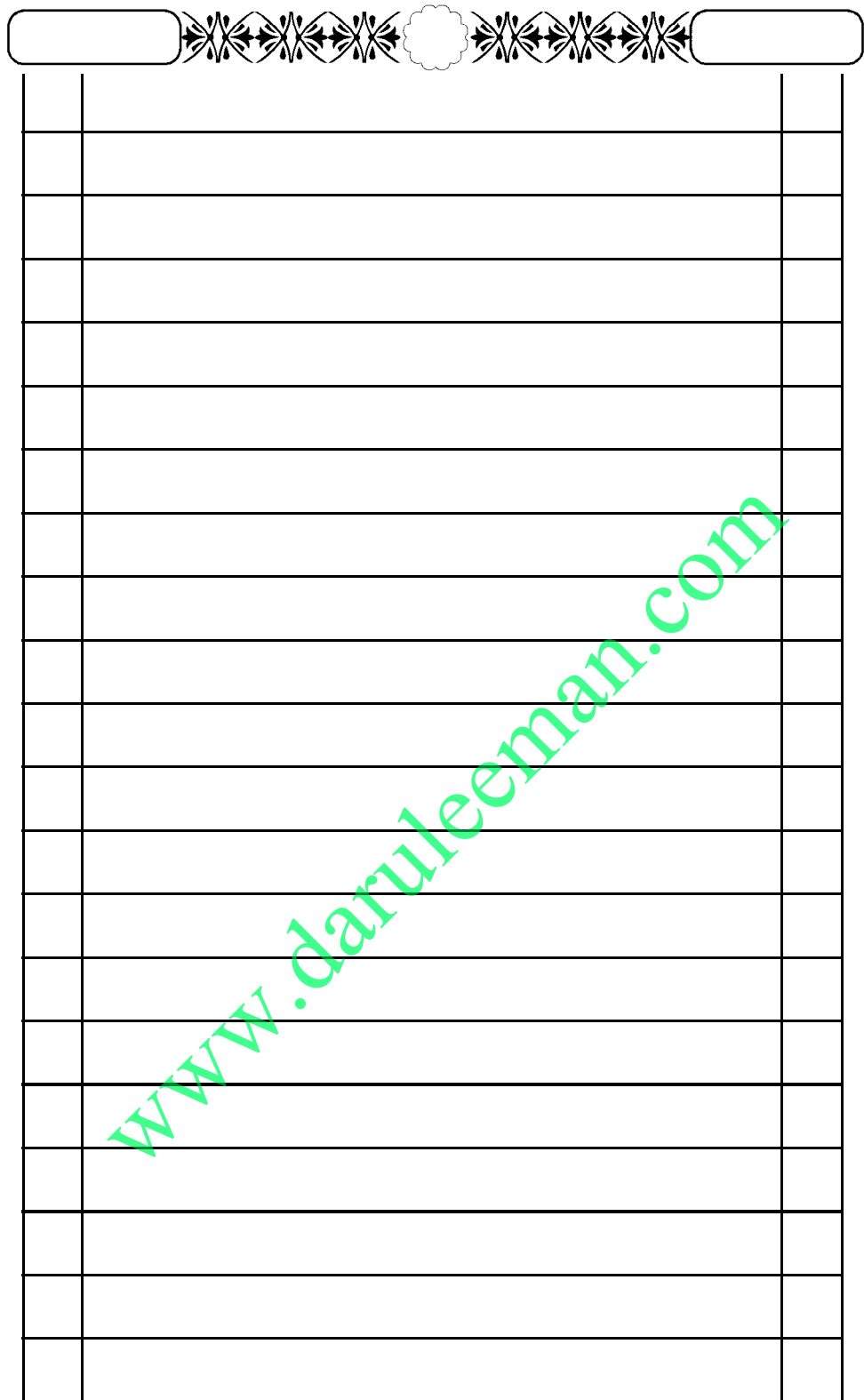


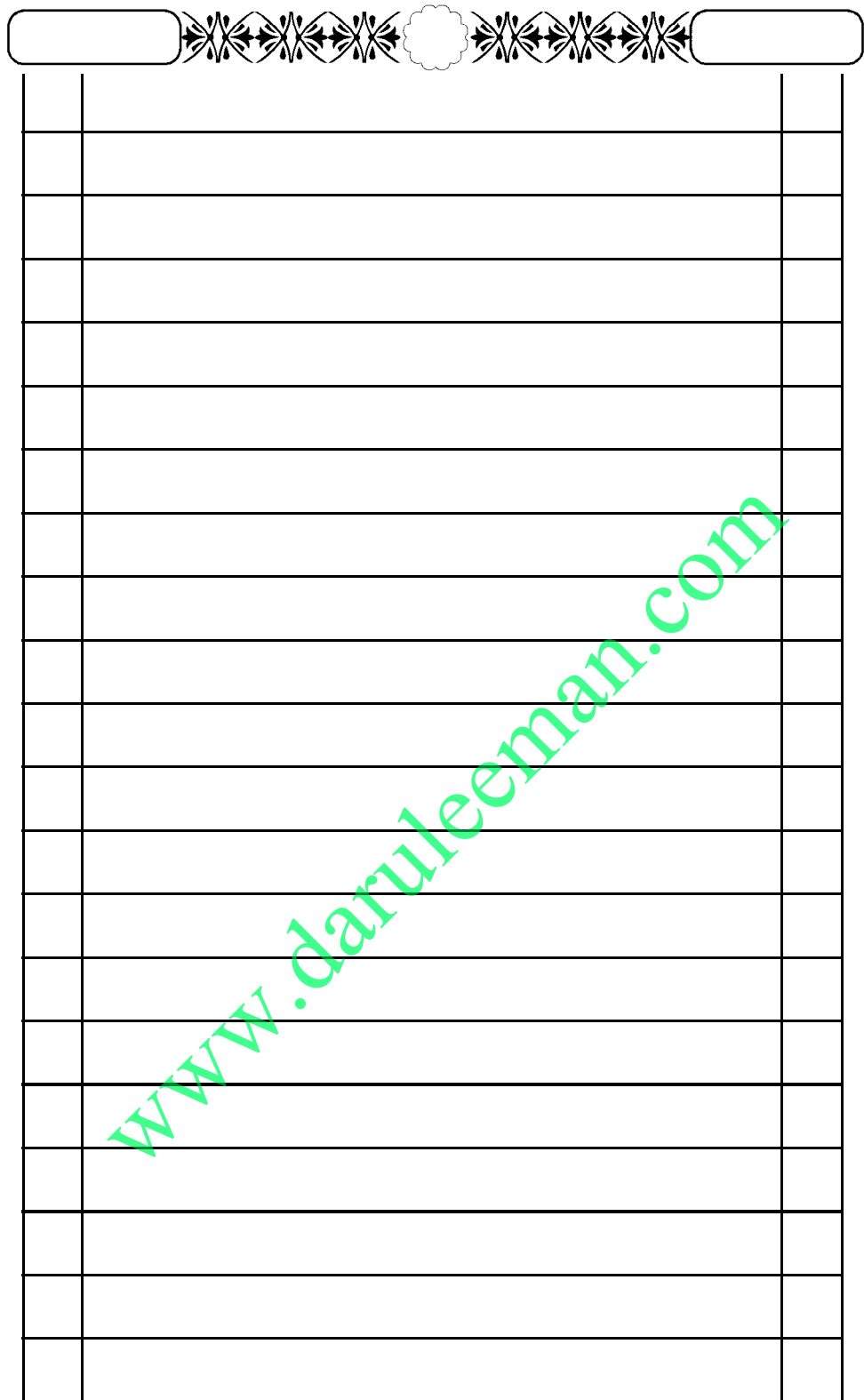


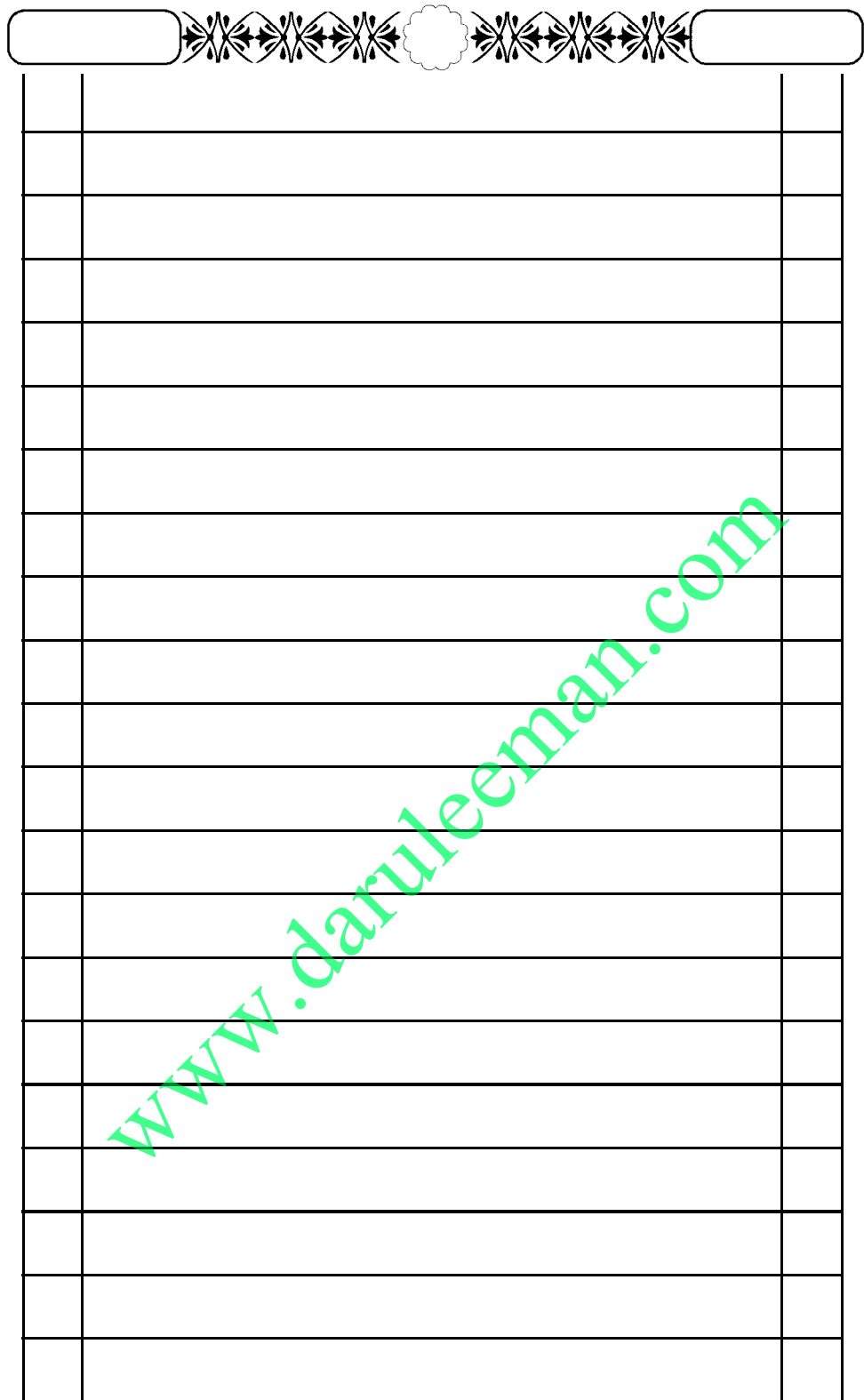


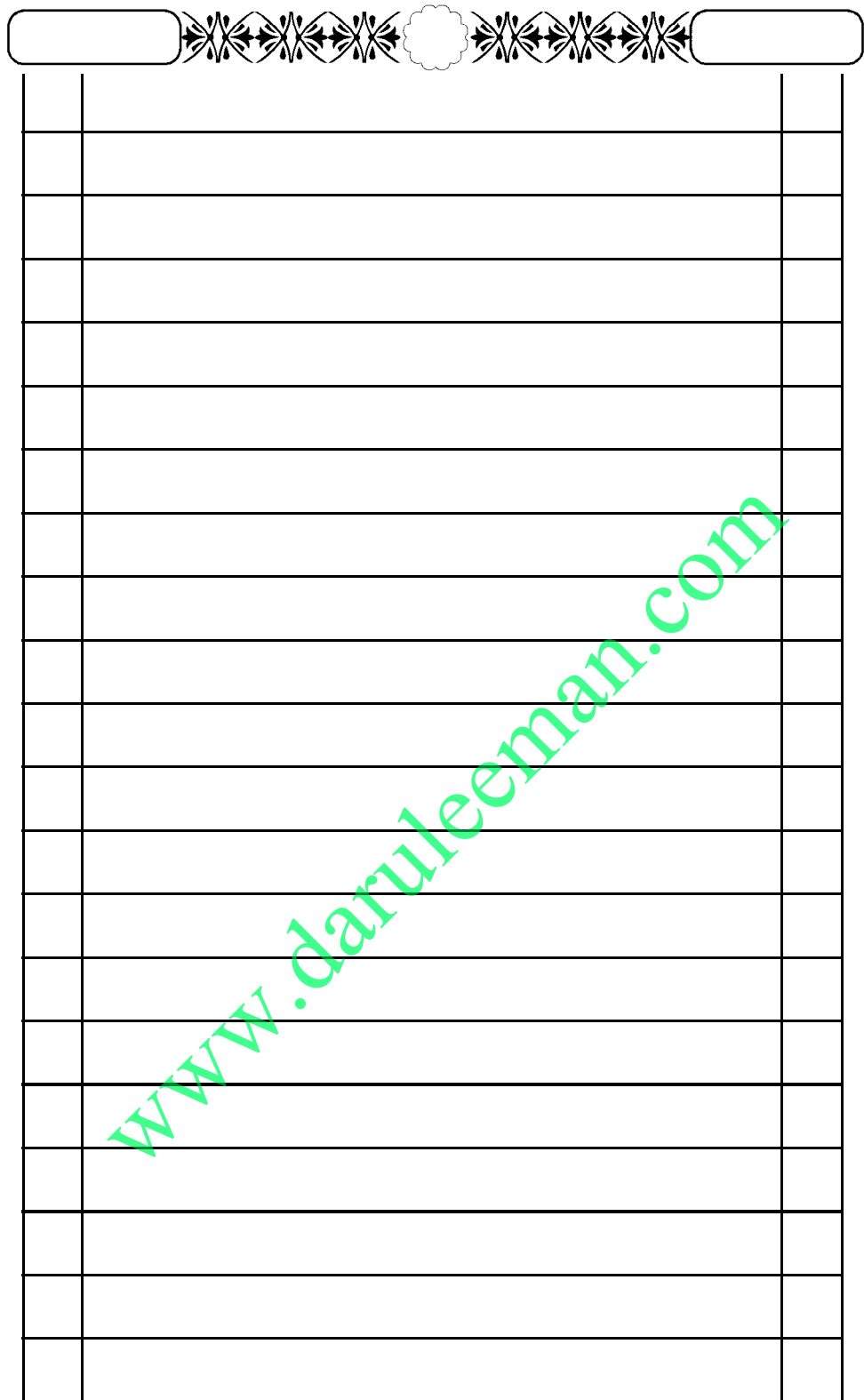


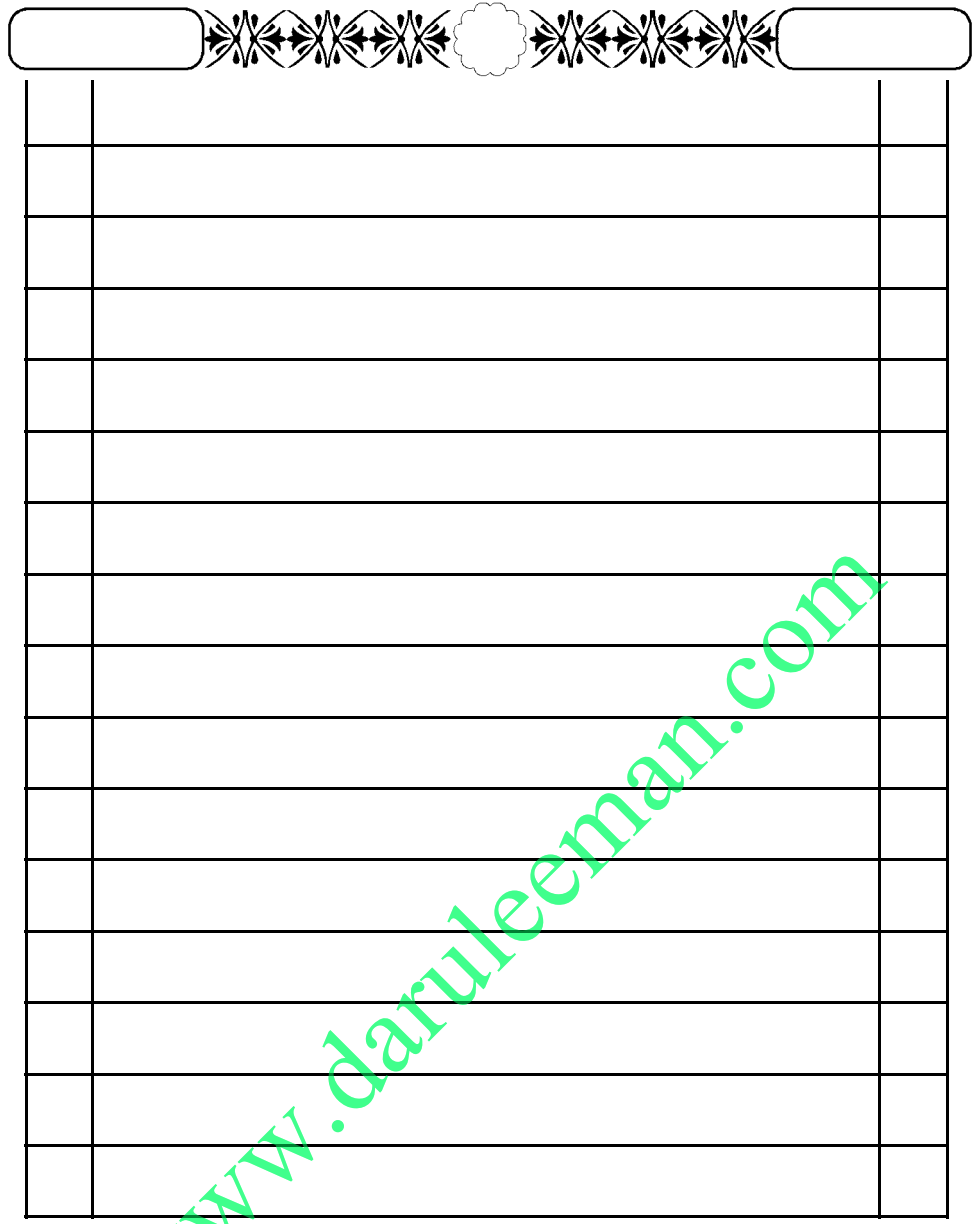


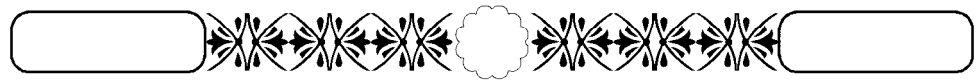












www.daruleeman.com